
1 

 

Nathan Bizeau 

Etudiant n°12205225 

M1 MTI 

 

The Rocky Horror Picture Show :  

un film de minuit culte et participatif  

au statut ambigu 
 

 

  

A
ff

ic
h

e 
(c

o
u

p
ée

) 
d

e 
T

h
e 

R
o

ck
y 

H
o

rr
o

r 
P

ic
tu

re
 S

h
o

w
 

U
A

 
C

in
em

a
 

M
er

ce
d

. 
P

re
m

iè
re

 
d

e 
T

h
e 

R
o

ck
y
 H

o
rr

o
r 

P
ic

tu
re

 S
h
o

w
, 
ja

n
vi

er
 1

9
7

8
. 

©
 R

o
b
in

 A
d
a

m
s.

 

pepin
Texte surligné 



2 

 

47 ans après la sortie en salle de The Rocky Horror Picture Show, le Dr. Frank N. Furter1 fait 

toujours des émules dans les salles sombres, qui continuent de diffuser d’année en année la célèbre 

comédie musicale, gardée en vie par ses fans invétéré·e·s. Cette longévité exceptionnelle – The Rocky 

Horror Picture Show détient le record de la plus longue sortie au cinéma – et son histoire insolite en 

font un OVNI cinématographique, qui n’était pas promis au succès : lors de sa sortie, il fut descendu 

par la critique. Mais le public, qui avait déjà porté la comédie musicale créée en 1973, a fait de The 

Rocky Horror Picture Show un véritable phénomène, jusqu’à en faire un film culte.  

Tout commence par une comédie musicale montée à Londres par Richard O'Brien, The Rocky 

Horror Show. Les spectateur·ice·s apprécient ce spectacle transgressif, mélange entre horreur et 

érotisme débridé et queer… et en redemandent : iels sont nombreux·se à revenir plusieurs fois. Après 

Londres, c’est au tour de Paris, Los Angeles et Broadway d’accueillir ce spectacle musical pastichant 

les films de séries B et les comédies musicales à la mode. En 1975, le metteur en scène Jim Sharman 

amène les comédien·ne·s des planches au grand écran. Bénéficiant d’un budget de production et de 

promotion très réduit de la part de la XXI Century Fox, il est clair que la société de production ne 

parie pas sur un succès retentissant. Dans un premier temps, le film peine en effet à trouver son public. 

Ce n'est qu’après qu’il est programmé aux séances de minuit de quelques salles new-yorkaises qu’une 

audience se dessine et que les salles se remplissent toujours de nouvelles·aux spectateur·ice·s mais 

surtout d’un public chevronné qui revient toutes les semaines pour voir son film préféré. Ce public 

obsédé va progressivement devenir de plus en plus actif lors des séances : il se costume comme les 

personnages, reprend les répliques, en invente de nouvelles, amène des accessoires… The Rocky 

Horror Picture Show devient un événement ritualisé pour un public fidèle.  

En 1981, Jim Sharman réalise un second film, voulu dans la continuité du premier. Mais celui-

ci sera un échec critique comme commercial. Si d’autres projets de films existent dans l’univers de 

The Rocky Horror, après cet échec, ils sont définitivement abandonnés. Il faut attendre 2016 pour que 

Kenny Ortega reprenne le flambeau et réalise en téléfilm hommage, The Rocky Horror Picture Show: 

Let's Do the Time Warp Again. Un nouvel échec, puisque le film sera descendu par la critique comme 

les fans. Si les réinterprétations cinématographiques ont échoué, cela n’empêche pas de nombreux 

théâtres et cinéma d’organiser encore aujourd'hui tout autour du globe des spectacles et séances 

animés une communauté de fans qui continue de maintenir en vie ce phénomène unique, entre théâtre 

et cinéma, où les frontières entre créateur·ice·s et spectateur·ice·s se brouillent. Fort de son statut de 

film culte connu de tous, il n’est pas rare de voir dans la production culturelle et de divertissement 

 
1 NDLA : Il a été fait le choix de genrer au masculin le personnage du Dr. Frank N. Furter tout au long de ce dossier, car 

ce sont les pronoms utilisés dans la quasi-totalité des textes évoquant le personnage – notamment car lorsqu’on évoque 

Frank, on évoque souvent son acteur, Tim Curry. Cependant, au vu de la transgression et de l’expression de genre du 

personnage, et de ses origines extraterrestres, ce choix apparait arbitraire et pourrait être discuté. 



3 

 

actuelle des références et hommages plus ou moins explicite à The Rocky Horror, comme dans les 

séries pour adolescent·e·s Glee et Les Nouvelles Aventures de Sabrina.  

Ce film éminemment paradoxal nous amène à nous demander comment cet OVNI 

cinématographique queer a obtenu un tel succès retentissant,  cristallisant le phénomène des films de 

minuit et devenant un film culte inégalé. Nous étudierons dans une première partie cet objet 

médiatique complexe qui se joue des codes et des genres, puis nous verrons comment cette œuvre est 

devenue culte, animée et modelée par son public. Enfin, nous verrons ce qui en fait un film marginal, 

paradoxal et inimitable à l’audience pourtant diversifiée.  

 

Un  objet médiatique complexe  

qui se joue des codes et des genres 

 

Quand théâtre et cinéma se confondent : un cas d’enchâssement médiatique 

 

The Rocky Horror Picture Show est réalisé alors que la comédie musicale est toujours sur les 

planches, et le succès du film ruisselle sur la pièce originale et ses reprises ; il n’y a pas de rupture 

entre les deux productions. Cette continuité est narrative, auctoriale et interprétative : la diégèse est 

sensiblement la même, le metteur en scène Jim Sharman devient le réalisateur, et l’auteur Richard 

O’Brian adapte lui-même son texte en scénario. Les acteur·ice·s de la troupe sont reconduit·e·s sur 

le plateau de tournage, dont bien sûr Tim Curry dans le rôle du Dr. Frank N. Furter.  On perçoit dans 

cette continuité un principe transmédiatique central, la primauté du monde sur les genres. 

 

La question du genre est centrale dans les deux productions, les caractéristiques 

cinématographiques et théâtrales sont accentuées. En effet, The Rocky Horror Show s’inscrit 

pleinement dans la production théâtrale américaine de ces années-là,  qui voit se multiplier des 

« outrageous plays on gender and old-movie stereotypes in the subgenre known as “theater of the 

ridiculous” »2. Ainsi, la dimension cinématographique est déjà en germe dans la comédie musicale. 

La mise en scène, les dialogues et la construction de la pièce posent un regard ironique sur les 

 
2
 Amittai F. Aviram, « Postmodern gay Dionysus: Dr. Frank N. Furter », Journal of Popular Culture, 1992, vol. 26, n° 

3, p. 183–192, p.184. Traduction : « pièce outrageuse sur le genre et les stéréotypes des vieux films, dans un sous genre 

connu comme  “le théâtre du ridicule” » 



4 

 

productions culturelles de son temps, et s’inscrit dans le genre du pastiche : « The pastiche turns 

heavy seriousness into high campy comedy in a way with which we should be familiar, since it is one 

of the principal modes of postmodern theatrical art »3. Cette identité satirique se retrouve d’ailleurs 

dans Shock Treatment : ce sequel se déroule dans la ville de Denton qui est devenue un gigantesque 

studio de télévision. On peut voir dans Shock Treatment une des premières satires de la téléréalité.  

 

En tant que film de minuit, The Rocky Horror Picture Show a un statut particulier. La 

participation du public lors des séances produit un phénomène de miroir entre acteur·ice·s et 

spectateur·ice·s, qui sortent de leur passivité habituelle pour elleux-mêmes performer, redoublant les 

effets voulus par Richard O’Brian : « making a mockery of what has already been shown to be 

disdainful in the film »4. Si une telle implication du public ne pouvait pas être prévue à l’avance, le 

film possède des caractéristiques qui la favorisent. Par exemple, le titre « The Time Warp », dont les 

paroles ne font que décrire les 

pas de danse à réaliser, appelle le 

public à les reproduire.  Le degré 

d’implication est tel que le public 

sort de son siège et s’implique 

aussi physiquement, sur la scène 

à l’avant de l’écran de 

cinéma.  « In a sense, these floor 

show performers are just like the 

characters on-screen that they are pretending to be. »5.  Le thème de la performance se situe à l’origine 

même de The Rocky Horror Picture Show, et le public l'a bien perçu. Ces publics obsédés vont aller 

encore plus loin, en s’organisant en troupes qui à chaque séance proposent leur représentation. On 

vient alors autant voir le film que les comédien·ne·s qui l’accompagnent. Aujourd'hui encore ces 

séances ont lieu, comme à Paris au studio Galande qui propose chaque semaine deux séances animées 

par des troupes. The Rocky Horror Picture Show voit le théâtre rentrer au cinéma, alors que les genres 

 
3
 Ibid., p.189. Traduction : « Le pastiche transforme le sérieux en une comédie camp d’une manière qui devrait être 

familière, comme c’est l’une des principales pratiques du théâtre postmoderne. » 
4
 Nicole Antoinette Moore, I Can Make You a Man: Masculinity, Gender Performativity, and Sexuality in The Rocky 

Horror Picture Show, Mémoire de Master, arts et anglais, sous la direction David Schmid, Université d'État de New York 

à Buffalo, 2012, p.33. Traduction : « se moquant de ce qui était déjà montré comme méprisable dans le film. » 
5
 Idem. Traduction : « En un sens, ces performeurs sur la scène sont comme les personnages à l’écran qu’il prétendent 

être. » 

C
a

p
tu

re
 d

’é
cr

a
n

 d
e 

la
 d

a
n

se
 d

u
 T

im
e 

W
ra

p
 d

a
n

s 

T
h

e 
R

o
ck

y
 H

o
rr

o
r 

P
ic

tu
re

 S
h

o
w

  



5 

 

et la hiérarchie des médias se 

brouillent et résonnent les uns 

par rapport aux autres, ce qui 

rattache The Rocky Horror 

Picture Show à la question du 

transmédia :  « Nous voyons 

bien alors que la dimension « 

trans » est déjà là pour désigner 

une « fusion » possible de 

formes qui entrent en résonance, 

à la faveur d’un contenu 

médiagénique commun. »6. Le brouillage entre les couches médiatiques était  aussi présent dans le 

scénario et l’esthétique du film, par la multiplicité de ses références. 

 

Un jeu de références multiples et éclectiques 

 

The Rocky Horror Picture Show rend particulièrement explicite son rapport aux genres 

théâtraux et cinématographiques, de par son exploitation du genre du pastiche. Il détourne les codes 

des films d’horreur, des séries B et de science-fiction : « “ its story continually alludes to previous 

film »7. Un exemple de ces références disséminées se situe à la fin du film, alors que Rocky entraîne 

Frank en  haut de la célèbre tour RKO que l’on voyait au début des films de la RKO Radio Pictures. 

En plus de la référence à l’univers 

cinématographique, cette 

ascension est un clin d’œil à la 

célèbre scène où King Kong 

grimpe en haut de l’Empire State 

Building. Ainsi, on pourrait 

utiliser pour caractériser ce film le 

terme de « hypermédiacy », défini 

par Jay David Bolter et Richard 

 
6
 Olivier Aïm, « Le transmédia comme remédiation de la théorie du récit  », Terminal, 2013, vol. 112, dossier « Le 

transmedia storytelling », p.43-55 
7
 Patrick T. Kinkade and Michael A. Katovich, « Toward a Sociology of Cult Films: Reading Rocky Horror », 

Sociological Quarterly, 1992, vol. 33, n° 2, p.191–209, p.200. Traduction : « cette histoire fait continuellement allusion 

à des films antérieurs. » 

P
er

fo
rm

a
n

ce
 

d
u

 
g

ro
u

p
e 

d
e 

fa
n
s 

C
h

o
co

la
te

 
C

o
v

er
ed

 

R
o

ck
y

 H
o

rr
o

r 
en

 2
0
2

1
 à

 C
re

a
ti

ve
 A

ll
ia

n
ce

, 
B

a
lt

im
o

re
 

C
a

p
tu

re
 d

’é
cr

a
n

 d
e 

T
h

e 
R

o
ck

y
 H

o
rr

o
r 

P
ic

tu
re

 

S
h

o
w

, 
l’

a
sc

en
si

o
n

 d
e 

la
 t

o
u

r 
R

K
O

 d
e 

R
o

ck
y 

et
 

F
ra

n
k 



6 

 

Grusin dans leur ouvrage Remediation comme la mise en œuvre d’une logique d’opacité dans une 

œuvre, mettant l’accent sur les propriétés formelles du média. 

 

The Rocky Horror Picture Show introduit des références à des mythes plus primaires qui 

proviennent de la littérature : « DR. Frank N. Furter’s name and the name of his castle 

(“Frankenstein’s Place”) obviously refer to Mary Shelley’s modern myth of Dr. Frankenstein, as does 

Frank’s […] project of “mak[ing] a man”. »8. En effet, Frank est l’archétype du savant fou qui cherche 

à recréer la vie, et, aussi érotique soit-il, il est aussi profondément inquiétant. S’il incarne cette figure 

du créateur, il incarne aussi celle du monstre, par de nombreuses allusions qui le rapprochent du 

célèbre vampire Dracula, ce qui implique un certain propos sociétal : « This allusion has special 

meaning here, since blood-sucking vampires have long been associated almost subliminally not only 

with extramarital seduction but with homosexuality in the European popular imagination. »9. Ainsi, 

les références hypertextuelles ne sont jamais gratuites et permettent de créer un personnage complexe 

et riche et portent un message plus profond, sérieux et engagé. 

 

Amittai F. Aviram propose dans son article « Postmodern Gay Dionysus: Dr. Frank N. Furter » 

une lecture du personnage à travers des références antiques: 

Rich in allusion to other tangentially related Greek myths and tragic topoi and to later Western traditions 

that can also be understood as manifestations of the Dionysiac, the Rocky Horror Picture Show is a pastiche 

of Great Books and other portions of Western culture, a Bacchic orgy of learned references, and a gay 

response.10 

 Le personnage de Frank revêt les caractéristiques 

symboliques reliées au dieu du vin et de la démesure. Cela 

permet d’expliquer la grandiloquence et le panache du 

personnage, son travestissement étant moins celui du 

féminin que du « sublime god, in all his terror and 

agony. »11. On aperçoit d’ailleurs les pouvoirs surhumains 

de Frank, lors de la scène de pétrification de ses 

 
8
 Amittai F. Aviram, loc. cit., p.187. Traduction : « Le nom du Dr. Frank N. Furter et le nom de son château (“ Chez 

Frankenstein ”) fait évidemment référence au mythe moderne du Dr. Frankenstein de Mary Shelley, comme le projet de 

Frank de “construire un homme ”. » 
9
 Ibid., p.188. Traduction : « Cette allusion a une signification particulière ici, car les vampires suceurs de sang ont 

longtemps été associés subliminalement non seulement avec la séduction extra-conjugale mais aussi avec l’homosexualité 

dans l’imaginaire populaire européen. » 
10

 Ibid., p.183. Traduction : « Riche en allusion à d’autres mythes grecques et au topoi tragique et à des traditions 

occidentales qui peuvent aussi être comprises comme des manifestations du dionysiaque, The Rocky Horror Picture Show 

est un pastiche des Grands livres et autres portions de culture occidentale, une orgie dionisiaque de références apprises, 

et une réponse gay. » 
11

 Ibid., p.185. Traduction : « le dieu sublime, dans toute sa terreur et son agonie. » 

C
a

p
tu

re
 d

’é
cr

a
n

 d
e 

T
h

e 
R

o
ck

y
 H

o
rr

o
r 

P
ic

tu
re

 
S

h
o

w
, 

vi
sa

g
e 

d
e 

T
im

 
C

u
rr

y 

jo
u
a

n
t 

F
ra

n
k 

N
. 

F
u

rt
er

 



7 

 

compagnons, rappelant ici la figure de la Méduse. Plus généralement, Amittai F. Aviram montre en 

quoi l’entièreté du film est imbibée de cette ambiance mythique, allant jusqu’à y voir une 

représentation de l’ouverture de l’enfer de Dante.  

 

 Cinéma, théâtre, littérature, mythes fondateurs… les références sont pléthores et proviennent 

de genres très éloignés, ce qui produit un certain flou : « the play of allusion […]  is so dense and so 

wild, following an uncanny logic of free association, that the individual myths become hardly 

recognizable »12. The Rocky Horror Picture Show est un produit culturel foisonnant, qui avale un 

grand nombre d’influences, pour les régurgiter une fois les ayant faites siennes.  

 

 The Rocky Horror Picture Show conserve un rapport distancié à la fiction. Le quatrième mur 

est souvent brisé, notamment par l’intervention de la figure du narrateur, s’adressant directement aux 

spectateur·ice·s. Ce criminologiste 

est une figure antagoniste, 

rétrograde farouchement opposé au 

Dr. Frank N. Furter et à son mode de 

vie. Ainsi, le film nous place face à 

un enchâssement narratif qui rend 

encore plus perceptible la 

fictionnalité. De plus, 

l’invraisemblance de l’action, la 

musicalisation de l’intrigue viennent s’ajouter à ce personnage de narrateur et nous laissent penser 

que le film est mis en scène en suivant les principes de la distanciation brechtienne.  

 

Une Bande Originale indépendante ? 

 

Nous évoquons depuis le début de ce dossier une comédie musicale, sans jamais s’arrêter sur 

la musique. Déjà présente dans la version théâtrale, elle reste sensiblement la même dans le film. On 

peut se demander si cette BO est en soi un média indépendant. Dès 1975, elle sort en un album produit 

par Ode Records. L’album glam rock rencontre un certain succès, jusqu’à monter à la 49ème place du 

 
12

 Ibid., p.189. Traduction : « Le jeu des allusions est si dense, si déchainé, suivant une étrange logique d’association 

libre, que les mythes individuels deviennent difficilement reconnaissables. » 

C
a

p
tu

re
 d

’é
cr

a
n

 d
e 

T
h

e 
R

o
ck

y
 H

o
rr

o
r 

P
ic

tu
re

 

S
h

o
w

, 
C

h
a

rl
es

 G
ra

y 
jo

u
a
n

t 
le

 n
a
rr

a
te

u
r 



8 

 

Billboard 200 en 1978. Cependant, cette date tardive de succès ( 3 ans après sa sortie) peut laisser 

penser que les auditeur·ice·s sont principalement des fans du film souhaitant prolonger leur 

expérience. La lecture mythologique de l’œuvre de Amittai F. Aviram appuierait cette lecture : 

« Here, music is conceived not as perfect order and control (Apollo and Pythagoras) but more as a 

magical power (Orpheus) and as an intoxicant, like wine, an inducement to explosions of raw 

physical, sexual energy. »13. Dans cette conception de la musique, celle-ci n’a pas pour but d’être 

harmonique, agréable à écouter, mais plutôt de s’accorder avec l’énergie du film et de transmettre les 

mêmes idées et sensations que les images.  

 

Cependant, alors qu’au fur et à mesure des années le film entre dans la culture commune et 

qu’il devient une référence partagée, ce lien a pu se déliter. La danse du « Time Wrap », facile et 

ludique, a pu se diffuser de manière indépendante, dansée lors de mariages par exemple. En 2010, la 

sortie de « Time Wrap », « Sweet Transvestite » et « Hot Patootie – Bless My Soul » dans le jeu 

Guitar Hero : Warriors of Rock laisse penser que la musique, devenue elle aussi culte, a gagné une 

certaine indépendance.  

 

Une œuvre culte animée et modelée par son public 

 

Le phénomène des midnight movie : de l’importance des modalités de 

diffusion  

 

 The Rocky Horror Picture Show n’est pas attendu comme un succès cinématographique, 

encore moins comme un film culte. Avec un budget de seulement 1,2 million de dollars pour tourner, 

et un budget promotionnel d’à peine 500 000 dollars, le film est pour ses producteur·ice·s destiné à 

une sortie éclair sans grand succès. Et en effet, le film peine à trouver son public les premières 

semaines, ce qui fait redouter un échec, comme lorsque la comédie musicale avait échoué à 

Broadway. Ce n’est qu’à partir du moment où il est programmé aux séances de minuit que les salles 

se remplissent. C’est cette heure de diffusion qui fera son succès. Depuis la fin des années 60, un 

public particulier se donne rendez-vous à l’heure des sorcières pour visionner des films atypiques, à 

 
13

 Ibid., p.184. Traduction : « Ici, la musique n’est pas conçue comme un ordre parfait et contrôlé (Appolon et Pythagore) 

mais plus comme un pouvoir magique (Orphée) et comme un stupéfiant, comme du vin, une incitation à l’explosion d’une 

énergie crue, sexuelle. » 



9 

 

petit budget, dans lesquels il trouve une autre énergie et d’autres propos que dans les films plus 

mainstream diffusés en journée. Parmi ces films de minuit, on peut notamment citer El Topo 

d’Alejandro Jodorowsky,  Night of the Living Dead de George A. Romero ou encore Pink Flamingos 

de John Waters, des films dont le but est moins le divertissement des masses, mais l’affirmation d’une 

vision artistique singulière et de valeurs 

transgressives, au revers des valeurs américaines 

traditionnelles. Le public que capte The Rocky 

Horror Picture Show recherche donc ces 

productions en marge du circuit 

cinématographique classique : la communauté 

LGBTQ+, les adolescent·e·s et jeunes adultes. 

Pour The Rocky Horror Picture Show, le support 

fut autant responsable de son succès que son 

contenu, ce qui résonne avec la pensée de Marshall 

McLuhan : « le vrai message, c’est le médium lui-

même »14. 

 

Une des preuves de cette importance du médium, c’est l’échec des ventes de cassettes et DVD.  

Dans les années 90, il est d’ailleurs quasiment impossible d’en trouver. Le passage au petit écran est 

un échec, car toute la dimension collective et rituelle disparaît, et ainsi The Rocky Horror Picture 

Show perd toute son aura et son intérêt. De nombreux·ses chercheur·euse·s ont en effet défini le film 

culte par le rapport privilégié du 

public à l’objet de sa fascination : 

« Cult films have persistent 

followings who treat them as 

cinematic experiences that inspire 

reverence »15. Les fidèles se rendent 

au séances comme à la messe, venant 

moins voir un film que participer à un 

rituel, un engagement collectif qui 

rend les séances plus excitantes, plus 

 
14

 Marshall McLuhan, Pour Comprendre les médias, Paris : Seuil, 1964 
15

 Patrick T. Kinkade and Michael A. Katovich, op. cit., p.194. Traduction : « les films culte ont des adeptes obstinés qui 

les traitent comme des expériences cinématiques qui inspirent la vénération. » 

C
a

p
tu

re
 d

’é
cr

a
n

 d
e 

T
h

e 
D

ia
ry

 o
f 

a 
T

ee
n

ag
e 

G
ir

l,
 d

es
 

fa
n

s 
a

tt
en

d
en

t 
co

st
u

m
é·

e·
s 

d
ev

a
n

t 
u

n
e 

sa
ll

e 
d

e 
ci

n
ém

a
 

D
es

 f
a

n
s 

co
st

u
m

é·
e·

s 
a

ss
is

ta
n

t 
à

 u
n

e 
sé

a
n

ce
 d

e 

T
h

e 
R

o
ck

y
 H

o
rr

o
r 

P
ic

tu
re

 S
h

o
w

. 



10 

 

intenses.  On peut d’ailleurs expliquer l’échec du film de 2016 justement par ses modalités de 

diffusion complètement opposées, perdant toute l’identité du Rocky Horror Picture Show : « The 

midnight-movie staple provided a frisson of poorly produced forbidden fruit through low-budget 

smuttiness and campy rock ’n’ roll musical numbers; Fox’s reimagining is a wholesome broadcast 

television movie musical, premiering at the kidfriendly hour of 8 p.m., courting mainstream, 

millennial viewers »16. L’heure et le mode de diffusion change la réception du tout au tout, la 

télévision enlève toute sa dimension transgressive et exceptionnelle à l’univers de The Rocky Horror. 

 

La transgression se situait dans le mode de participation : en criant les répliques, en dansant, 

en jetant des pains et de l’eau, les spectateur·ice·s brisent les règles tacites du cinéma. Et c’est cette 

transgression inoffensive et 

limitée dans le temps que les 

spectateur·ice·s viennent 

notamment expérimenter : 

« Rocky Horror allows for 

freedom of expression and a 

performativity not allowed by 

societal standards and 

expectations »17. Pour quelques heures, le monde de Frank, affranchi des règles sociales étouffantes 

pour les jeunes générations dans l’Amérique des années 70, devient réalité au sein de la salle sombre.  

 

Une modification de l’intentionnalité du média : quand le public modifie 

l’œuvre par sa participation  

 

Nous avons évoqué l’extension de la performativité de The Rocky Horror Picture Show à son 

public. Cette relation entre le film et le public actif produit un rapport qui n’est plus unilatéral mais 

participatif : « […] it seemed that everyone in the theatre but me had this strange, audience-

 
16

 SARAIYA Sonia, « The Rocky Horror Picture Show: Let’s Do the Time Warp Again », Variety, 2016, vol. 333, n° 15, 

p.118. Traduction : « Le film de minuit produisait un frisson de fruit interdit à travers une obscénité à petit budget et de 

numéros musicaux rock’n’roll camp ; la réinterprétation de Fox News est une émission de télévision musicale 

bienveillante, diffusée à l’heure précoce de 20h, courtisant les spectateurs millennial et mainstream. » 
17

 Nicole Antoinette Moore, op. cit., p.28. Traduction : « Rocky Horror permet une liberté d’expression et de performance 

qui n’est pas permise par les standards et les attentes sociales. » 

D
es

 
fa

n
s 

à
 

u
n

e 
sé

a
n

ce
 

je
tt

en
t 

d
u

 
p

a
p

ie
r 

to
il

et
te

 e
n

 l
’a

ir
 l

o
rs

 d
e 

l’
a

rr
iv

ée
 d

u
 D

r.
 S

co
tt

. 



11 

 

participation dialogue thing going on with characters on the screen. »18. Cette notion de dialogue est 

particulièrement intéressante, car cela implique que l’œuvre n’est plus une instance monolithique 

mais soumise à ce que le public en fait. Ainsi, avant l’ère d’internet, the Rocky Horror Picture Show 

proposait déjà un média 

participatif. L’expérience n’est 

complète que si l’on interagit 

avec le média.  Olivier Aïm 

utilise pour évoquer cette 

position multiple du 

spectateur·ice actif·ve le terme 

de « récepteur-interprète-

interacteur-joueur »19. Ce statut 

particulier implique une modification du message du film, qui échappe ainsi à l’intentionnalité 

première de ses créateurs. Eric Macé utilise le terme de « co-construction », qui met en valeur l’action 

créative du consommateur utilisant le film comme support à une création personnelle20. Ce qui 

compte, ce n’est pas ce qu’ont voulu transmettre Jim Sharman et Richard O'Brien, mais ce que le 

public construit comme message et ethos.   

 

C’est la célébration rituelle du vendredi soir qui a permis à The Rocky Horror Picture Show 

d’atteindre le statut de film culte, et non son contenu intrinsèque. Dans leur définition du film culte, 

Patrick T. Kinkade and Michael A. Katovich mettent au centre non pas des caractéristiques 

cinématographiques, mais l’engagement du public. Un film est culte car le public en décide ainsi et 

établit un rapport particulier et passionné avec celui-ci. On peut d’ailleurs percevoir le sens premier 

de « culte » comme « pratiques réglées par une religion, pour rendre hommage à la divinité. »21. Un 

rapport religieux s’établit, faisant de la séance de cinéma une grande messe rassemblant les fidèles, 

les croyants. Le film n’est donc plus qu’un film, il gagne une aura transcendante, mythique.  

 

 
18

 Rob Salem, « The Rocky Horror Picture Show From stage to screen to your VCR: The Rocky Road to cult status », 

Toronto Star, 4/11/1990 
19  
20

 Eric Macé, Les Imaginaires médiatiques. Une sociologie postcritique des médias, Editions Amsterdam, 2006, p.131-5 
21

 Le Robert, définition de « culte »,  dans Dictionnaire en ligne, consulté le 5/11/2022 sur 

https://dictionnaire.lerobert.com/definition/culte 

D
es

 
fa

n
s 

co
st

u
m

é·
e·

s 
fo

n
t 

la
 

fê
te

 

en
se

m
b

le
 

lo
rs

 
d

’u
n

e 
cé

lé
b

ra
ti

o
n

 
d

u
 

fi
lm

. 



12 

 

Des personnages avec une vie propre se dissociant de leur portrait filmique  

 

Cette aura mythique est grandement liée à son personnage principal, le le Dr. Frank N. Furter, 

sur lequel l’attrait du public se cristallise. Il se glisse dans la peau de leur idole, revêtant ses vêtements 

et son maquillage. Mais tous les Frank ne se ressemblent pas :  

When another man dresses up like Frank to perform in the floor show […], the once familiar Tim Curry 

version of Frank has been copied and transfigured into a new, uncanny version of Frank; the familiar 

uncanny transvestite has now become even more uncanny and frightening, because he has multiplied.22 

 The Rocky Horror Picture Show a créé une sorte d’armée de Frank, dont l’étrangeté première est 

amplifiée par la déformation que chacun lui appose. Cette appropriation fait de Frank une figure 

indépendante, reconnaissable par 

certains aspects emblématiques 

(corset, résilles, jarretelles, maquillage 

outrancier et coloré…) mais déclinable 

à l’infini. On pourrait alors pour 

caractériser cette tendance parler de 

média-mix, en ce que les personnages 

n’ont plus besoin du contexte filmique 

pour être reconnus, ni même d’être 

impliqués dans un récit : les fans 

recréent un univers symbolique vaste et fragmentaire, dans lequel iels piochent ce qu’iels souhaitent 

pour pratiquer leur culte.  

 

  Ce mouvement d’indépendantisation des personnages est 

progressif, au fur et à mesure que les fans s’impliquent dans une 

forme de cosplay et que les codes de ce costume s’impriment dans 

l’imaginaire commun. Leur autonomie est telle que les personnages 

principaux ont droit à la création de figurines, chez Vital Toys en 

2000 et chez Funko Pop! en 2015. Ces artéfacts viennent confirmer 

que l’attrait des fans est toujours vif, souhaitant consommer tout ce 

qui gravite autour du film. The Rocky Horror Picture se renouvelle 

 
22

 Nicole Antoinette Moore, op. cit., p.33. Traduction : « Quand un homme se costume comme Frank pour performer sur 

la scène, la version de Frank de Tim Curry qui était familière a été copiée et transfigurée en une nouvelle, étrange version 

de Frank ; le travesti familier et étrange est maintenant devenu encore plus étrange et terrifiant, parce qu’il s’est 

multiplié. » 

L
a

 t
ro

u
p

e 
K

A
O

S
 
a
n

im
a
n

t 
u
n

e 
sé

a
n

ce
, 

ic
i 

la
 t

o
u

te
 

d
er

n
iè

re
 c

h
a

n
so

n
 d

e 
F

ra
n

k.
©

 A
n
a

 L
u

is
a

 P
h

o
to

 
L

a
 f

ig
u

re
 F

u
n

ko
 P

o
p
 !

 d
u
 

D
r.

 F
ra

n
k 

N
. 
F

u
rt

er
. 



13 

 

encore, alors qu’aucune production narrative approuvée par les fans n’a vu le jour depuis des 

décennies.  

 

Un film marginal, paradoxal et inimitable  

à l’audience diversifiée  

 

La cristallisation d’un phénomène ritualisé pendant 47 ans 

 

Des éléments concrets nous permettent d’affirmer la pérennité de l’engagement du public 

(fans de la première heure comme nouvelles·aux venu·e·s des jeunes générations), et notamment des 

faits économiques : « 15 years after the movie's initial release, still earns 20th Century-Fox 

somewhere between $7 and $10 million a year »23. Si cet état de fait est établi dans un article des 

années 90 et que l’on peut supposer que ces gains ont progressivement diminué, la Century-Fox 

continue d’exploiter tout le potentiel économique du film. La vente de DVD, de costumes, de produits 

dérivés nous prouve l’implication soutenue du public.  

 

Si le public s’est emparé du film pour le remodeler librement, cela ne signifie pas que la 

participation aux séances animées implique d’une liberté créative totale : après un foisonnement de 

propositions dans les premières semaines de célébrité, très rapidement le rituel s’est figé. Comme 

dans une messe, la participation du public suit un déroulé précis : « This is a safe space for freedom 

of expression and freedom of performativity because it has limits and because it has rules”24. Ainsi, 

la transgression s’exprime par rapport aux normes sociales dominantes, mais au sein de la salle de 

cinéma, pas d’improvisation. La liberté reste contrôlée.  

 

D'ailleurs, celleux qui tentent de faire de nouvelles propositions voient leurs ardeurs réprimées 

par le reste des fans. Les nouvelles·aux – appelés vierges – sont pris en charge par les habitué·e·s qui 

les initient au rituel. Ces groupe de fans offre une nouvelle famille à des membres du public souvent 

 
23

 Rob Salem, loc. cit.. Traduction : « 15 ans après la sortie du film, il fait toujours gagner entre 7 et 10 millions de dollars 

à la Century Fox par an. » 
24

 Nicole Antoinette Moore, op. cit., p.32. Traduction : « C’est un espace sûr de liberté d’expression et de liberté de 

performance car il y a des limites et car il y a des règles » 



14 

 

marginalisé·e·s. Un phénomène d’appartenance communautaire se développe rapidement après la 

sortie du film. Cette communauté partage des valeurs similaires, justement de par leur rejet du reste 

de la société. Ces groupes sont particulièrement actifs, et ils créent en 1977 le club de fans national, 

publient un fanzine appelé The Transylvanian, organisent des conventions annuelles…  

 

Cet engouement qui semble immuable a été perçu par l’industrie cinématographique, qui tente 

de surfer sur ce succès. Dans le cas de Shock Treatment, Jim Sharman a fait le choix non pas d’une 

suite directe, mais d’un film dans le même univers, qui s’il est chronologiquement situé après The 

Rocky Horror Picture Show, ne poursuit pas l’intrigue mais en propose une nouvelle, dans la même 

ambiance, avec quelques personnages qui font leur retour. Pour ce qui est de The Rocky Horror 

Picture Show : Let’s Do the Time Wrap Again, le réalisateur Kenny Ortega affirme sa volonté de 

proposer non pas un remake mais un film hommage. La situation initiale est celle d’une séance animée 

du film original : l’hommage ne pourrait être plus explicite ! Il déclara d’ailleurs qu’il voulait que les 

acteur·ice·s « to respectfully pay homage but to wear their own shoes”25. Ainsi, malgré les années 

d’appropriation du public comme de l’industrie, The Rocky Horror Picture Show relève du monde 

étendu, et non partagé : rien ne vient modifier l’œuvre originale, portée au rang de sacré.  

 

Une relique inimitable : un échec des reprises  

 

On aurait pu imaginer un succès retentissant à Shock Treatment : le même réalisateur que The 

Rocky Horror Picture Show, un public déjà conquis et nombreux… Mais ce fut un échec autant 

critique que commercial. Les acteur·ice·s du premier film ont quasiment tous été remplacé·e·s, et 

l’absence du Dr. Frank N. Furter (décédé à la fin de The Rocky Horror Picture Show) interprété par 

Tim Curry laisse un vide qui ne peut être rempli. Les fans ne retrouvent ni la dimension transgressive, 

ni les personnages qui les avaient charmé·e·s à l’origine.  

 
25

 Jack Smart, « Shivering With Anticipation », Backstage, 2016, vol. 57, n°42, p.19, citant Ortega. Traduction : « de 

rendre hommage respectueusement mais d’avoir sa propre personnalité. » 



15 

 

 De même, la version de 2016 a reçu un accueil plus que mitigé. En plus du contexte de 

diffusion télévisuel peu adéquat à la recréation de l’aura mythique de The Rocky Horror Picture 

Show, elle est accusée de « entirely misapprehend the appeal of the original film »26. Dans un article 

dédié de Variety, un des principaux 

magazines américains traitant du 

divertissement, Sonia Saraiya affirme 

une critique grandement partagée du 

téléfilm qui « is showcasing a 

commercialized and easily consumed 

“queerness,” while sanitizing and 

sanding down the parts of the original it 

can’t make safe »27. Ainsi, The Rocky 

Horror Picture Show : Let’s Do the Time Wrap Again serait évidé de tout ce qui constituait son 

identité première. En effet, les producteurs ont fait une erreur majeure en concevant ce film : si The 

Rocky Horror Picture Show, fort de son statut de film culte, est aujourd’hui connu du grand public, 

il demeure fortement marqué par son identité subversive, et tenter d’en proposer une version 

mainstream qui plairait à tous est voué à l’échec.  

 

Un film intime et politique : une expression de la révolution sexuelle et du 

genre des années 70 

 

 L’identité transgressive de The Rocky Horror Picture Show est la source de son succès, 

attirant un public critique des valeurs hétéro-patriarcales et capitalistes de la société occidentale, qui 

souhaite mener une existence en marge de ces valeurs. Malgré le caractère ironique et humoristique 

du film demeure un propos politique sous-jacent qui n’est pas anodin : « But the Show recruits these 

features of Dyonisus to make a specifically postmodern and gay critique of such apparently 

reasonable institutions as home and family »28. Ainsi, la dimension sexuelle, vulgaire, outrancière du 

film n’est pas gratuite, et vient crûment confronter la normalité par la représentation d’un autre style 

de vie diamétralement opposé, particulièrement séduisant et qui, par l’intermédiaire du Dr. Frank N. 

 
26

 Sonia Saraiya, loc. cit., p.118. Traduction : « complètement se méprendre sur l’attrait du film originel. » 
27

 Ibid., p.119. Traduction : « présente une queerness commerciale et facilement consommable, tout en aseptisant et 

décapant les parties de l’original qui ne pouvaient pas être rendues inoffensives. » 
28

 Amittai F Aviram, op. cit., p.85. Traduction : « Mais le Show mobilise ces caractéristiques dionysiennes pour proposer 

une critique spécifiquement postmoderne et gay de l’institution en apparence raisonnable du foyer et de la famille. » 

L
e 

ca
st

 d
e 

T
h

e 
R

o
ck

y
 H

o
rr

o
r 

P
ic

tu
re

 S
h

o
w

 :
 L

et
’s

 D
o
 

th
e 

T
im

e 
W

ra
p

 A
g

ai
n

. 
. 
©

2
0
1

6
 F

o
x 

B
ro

a
d

ca
st

in
g

 C
o
 



16 

 

Furter, convertit Brad et Janet. Iels sont extraits de leur existence normative toute tracée et découvrent 

les plaisirs de la luxure, qui les 

libèrent. Narrativement, ce 

cheminement est classique : 

c’est celui du récit initiatique. 

C’est aussi en cela que le film 

est disruptif : il montre avec 

quelle facilité un couple 

archétypal, symbolique de la 

société, est détourné du droit 

chemin. Ce détournement peut 

aussi être celui des spectateur·ice·s « vierges » qui assistent pour la première fois à une séance et que 

le public confirmé tente de fidéliser et convertir.  

 

La disruption n’est pas que celle de l’hétérosexualité. Le personnage de Frank introduit un 

trouble dans le genre – pour reprendre le titre du célèbre ouvrage de Judith Butler, fondateur dans les 

gender studies. En effet, son expression de genre est particulièrement visible et revendiquée, et 

constitue une part très importante de la caractérisation du personnage : « Dr Frank-N-Furter is 

sexually ambiguous from the start and performs both exaggerated and stereotypical representations 

of femininity and masculinity. »29. Par cette représentation flamboyante des genres mêlés l’un à 

l’autre – que l’on pourrait qualifier aujourd’hui de genderfuck – le film confronte l’audience à ses 

propres conceptions et expressions du genre. Le genre ne va pas de soi, dicté par des paramètres 

biologiques qui nous attribueraient un genre. Ainsi, Frank, entre corps masculin exposé et lingerie 

féminine affriolante, hyperbolise et rend sulfureuses masculinité et féminité. Pour Victoria Tickle, le 

film tourne autour de la notion de performance de genre. Il montre qu’ils sont construits et arbitraires, 

et que l’expression de genre peut ne pas être subie mais choisie librement et revendiquée. La 

destruction de la binarité de genre du Dr. Frank N. Furter est contagieuse :  

Brad and Janet go from being perceived as the societal norm, to being perceived as the societal abject. In 

an attempt to remedy this situation, Dr Frank-N-Furter (Tim Curry) has his servants strip Brad and Janet of 

their asexual clothes, thus stripping them of their identity and leaving only the physicality of their 

anatomical sex. This simple act shows that gender is unstable, as part of the performativity of it can be 

removed by a third party. 

 
29

 Victoria Tickle, « Gender Performativity and The Rocky Horror Picture Show », Film international, 2014, vol. 12, n° 

3, p.147–150p, p.149. Traduction : « Le Dr. Frank N. Furter est sexuellement ambigu dès le départ et performe de manière 

exagérée et stéréotypée des représentations de la féminité et de la masculinité. » 

C
a

p
tu

re
 d

’é
cr

a
n

 d
e 

T
h

e 
R

o
ck

y
 H

o
rr

o
r 

P
ic

tu
re

 

S
h

o
w

, 
la

 r
en

co
n

tr
e 

en
tr

e 
F

ra
n

k,
 B

ra
d

 e
t 

Ja
n

et
. 



17 

 

Brad et Janet sont les symboles de la société, facilement convertis par l’expérimentateur Frank. Le 

film nous montre la fragilité de nos institutions genrées. L’actrice Laverne Cox nous confirme 

l’influence directe d’une telle représentation : « Cox, who is transgender, says Frank-N-Furter's line 

"Don't dream it, be it" was a personal mantra for her growing up »30. En effet, si le film fut excitant 

par sa transgression pour un public cis-hétéro s’amusant superficiellement à se travestir, il fut aussi 

un représentation joyeuse et forte d’une identité non-cis pour des personnes trans qui réalisaient en 

visionnant The Rocky Horror Picture Show la possibilité de s’affranchir de leur genre assigné à la 

naissance.  

 

  Cependant, on ne peut plus affirmer aujourd'hui, alors que les représentations des personnes 

LGBTQ+ ont évolué, que The Rocky Horror Picture Show est une représentation adaptée des identités 

queer. En effet, certains éléments sont particulièrement datés, et c’est en cela que le remake de 2016 

est intéressant, actualisant les notions évoquées dans le film : Frank n’est plus un Tim Curry travesti 

mais Laverne Cox, une femme transgenre. Cela témoigne d’un glissement des représentations 

LGBTQ+ : alors qu’on parlait dans les 

années 70 de transsexualité et de 

travestissement, mettant l’emphase sur la 

génitalité ou la performance, aujourd'hui les 

représentations et le vocabulaire trans 

s’axent sur le genre et l’identité. Ainsi, le 

remake témoigne d’une évolution sociale 

dans la représentation des identités queer et 

de la nécessité d’affirmer et de représenter 

autrement nos existences. De plus, 

contrairement à la version originale où le 

cast était exclusivement blanc, cette reprise 

présente une plus grande diversité avec 

plusieurs acteur.ice.s noir.e.s, insérant d’ailleurs la problématique intersectionnelle avec la présence 

de Laverne Cox, femme, trans et noire. Ainsi, les deux films témoignent d’une certaine évolution des 

revendications et des représentations LGBTQ+. 

 

 
30

 Ryan Porter, « Transsexual, Transylvania takes a trip to Toronto », Toronto Star, 17/10/2016. Traduction : « Cox, qui 

est trans, dit que la réplique de Frank N. Furter “Ne le rêve pas, sois-le” fut un mantra personnel pour elle en grandissant. » 

C
a

p
tu

re
 d

’é
cr

a
n

 d
e 

T
h

e 
R

o
ck

y
 H

o
rr

o
r 

P
ic

tu
re

 S
h
o

w
 :
 L

et
’s

 D
o

 t
h

e 

T
im

e 
W

ra
p

 A
g

ai
n

. 
L

a
ve

rn
e 

C
o
x 

jo
u

a
n

t 
F

ra
n

k 
fa

it
 s

o
n

 e
n

tr
ée

. 

©
2

0
1

6
 F

o
x 

B
ro

a
d

ca
st

in
g

 C
o

, 
p
h

o
to

 S
te

ve
 W

il
ki

e
 



18 

 

Un film queer et marginal devenu mainstream 

 

The Rocky Horror Picture Show revendique une opposition à la culture dominante, et on 

retrouve cette opposition dans le profil des fans, elleux-mêmes marginaux·ales et ne rentrant pas dans 

les normes. C’est ce rejet qui forme la communauté : « L’expérience sociale des groupes subalternes 

[…] tend au contraire à s’exprimer de façon toujours renouvelée dans l’invention de nombreuses 

subcultures et contre-cultures »31. The Rocky Horror Picture Show s’inscrit ainsi en marge, créant sa 

propre socialité, ses propres règles. Ainsi, les fans se définissent en périphérie, mais tendent à 

reconstruire une nouvelle hiérarchie. Dans l’identité même des films culte repose la volonté de se 

détacher du mainstream, ce qui est paradoxal : si les films culte sont d’abord encensés par des fans 

obstiné·e·s, au fur et à mesure que le film gagne en célébrité il touche des publics moins engagés dans 

le rejet de la société américaine.  

 

On peut supposer que la position contestataire et anti-normative de The Rocky Horror Picture 

Show n’est pas si marginale, mais correspond à un sentiment partagé par une grande partie de la 

société : « It offers a pessimistic world view that appeals to postmodern sensibilities in the nuclear 

age. »32. En effet, le film est diffusé dans des années de perte d’aura des Etats-Unis et de leur valeurs : 

fin de l’époque de manne économique des trente glorieuses et début de crise économique, chocs 

pétroliers, recrudescence de la guerre froide où les Etats-Unis perdent de la vitesse, fin de la guerre 

du Vietnam qui a laissé des cicatrices profondes, polarisation des membres de la sociétés, notamment 

entre jeunes et plus vieilles générations, libération sexuelle… Le pessimisme et la rébellion 

contaminent plusieurs couches de la société, surtout les moins de trente ans. Ainsi, si Nicole 

Antoinette Moore identifie bien le public marginal du film – « its hardcore fans are usually people 

who consider themselves outsiders, who can identify with the Otherness of Frank, or those who wish 

for an outside force to radically change their lives and save them from the ordinary »33 – 

l’autodétermination comme outsider n’est paradoxalement pas rare dans la société américaine de ces 

années-là, bien au contraire. La marginalité est attirante et devient mainstream. De plus, le film offre 

à celleux qui sont séduit·e·s et attiré·e·s par la dimension transgressive de The Rocky Horror Picture 

Show un exutoire à leur révolte et leur permet de s’exprimer librement, en dehors des normes, dans 

 
31

 Eric Macé, op. cit.  
32

 Patrick T. Kinkade and Michael A. Katovich, op. cit., p.203. Traduction : « Cela offre une vision pessimiste du monde 

qui plait aux sensibilités postmodernes à l’heure du nucléaire. » 
33

 Nicole Antoinette Moore, op. cit., p.26. Traduction : « Les fans hardcore sont généralement des gens qui se considèrent 

comme des outsiders, qui peuvent s’identifier avec la différence de Frank, ou celleux qui espèrent qu’une force extérieure 

change radicalement leurs vies et les sauvent de l’ordinaire » 



19 

 

un environnement qui demeure contrôlé et dispose de ses propres normes. Liberté et marginalité donc, 

mais pour quelques heures seulement, avant de retourner à leurs existences tout ce qu’il y a de plus 

normales. 

 

 La dimension subversive de The Rocky Horror Picture Show s’est progressivement tassée 

avec les années, au fur et à mesure que la société a évolué et que les personnes LGBTQ+ peuvent 

vivre des existences similaires à celles des personnes cisgenres et hétérosexuelles. Nos 

représentations dans tous types de média est devenue plus régulière et normale, ne choquant plus les 

élites bourgeoises. Cette normalisation du contenu autrefois transgressif se perçoit dans la production 

de l’épisode 5, saison 2 de la série Glee, « The Rocky Horror Glee Show ». Glee est une série musicale 

particulièrement innocente, 

destinée aux adolescent·e·s et 

représentant des adolescent·e·s, 

pleine de bon sentiments. Si on peut 

noter une représentation de 

personnes racisées, handicapées et 

LGBTQ+, c’est le seul point 

commun avec la forme de la 

comédie musicale qui rapproche les 

deux univers. Cet épisode dédié laisse donc penser que The Rocky Horror Story, en 2010, est 

désormais perçu comme totalement inoffensif. Cependant, de légers changements dans les paroles 

des chansons nous indiquent bien que si le film est désormais complètement intégré à la pop culture, 

son propos reste potentiellement inconvenant et indécent. On peut apercevoir des références aux 

Rocky Horror Picture Show un peu partout : dans l’épisode 27 des Simpson, ou encore dans un clip 

politique de Tenacious D, et, consécration ultime comme monument culturel, il s’est vu dédier un jeu 

Trivial Poursuit ! 47 ans après sa sortie, The Rocky Horror Picture Show réussit donc l’exploit de 

faire à la fois partie d’un certain patrimoine de la pop-culture partagé par des millions de personnes, 

tout en conservant son aura transgressive, marginale et exubérante.  

 

 

 

 

C
a

p
tu

re
 

d
’é

cr
a

n
 

d
e 

T
h

e 
R

o
ck

y
 

H
o

rr
o

r 

G
le

e 
S

h
o

w
, 

sc
èn

e 
d
u

 «
 T

im
e 

W
ra

p
 »

 



20 

 

 The Rocky Horror Picture Show est un phénomène cinématographique inclassable. Le film 

produit des mélanges conceptuels multiples : mélange entre codes du théâtre, de la comédie musicale 

et du cinéma, insertion de références filmiques, littéraire et populaires, mélange entre la 

performativité des acteur·ice·s et du public, qui modifie l’intentionnalité de l’œuvre, flou dans son 

positionnement au sein de la culture populaire, entre média marginal et mainstream… Si l’on fait 

majoritairement référence au film quand on évoque le Rocky Horror, son interprétation ne peut faire 

abstraction de son histoire transmédiatique qui a fondé son succès. 

 

Bibliographie 

 

Sources primaires (par ordre chronologique) 

 

O’ BRIAN Richard, The Rocky Horror Show, production Michael White, 1973 

SHARMAN Jim, The Rocky Horror Picture Show, production 20th Century Studios, 1975 

SHARMAN Jim, Shock Treatment, production Lou Adler, Michael White, John Goldstone et 20th 

Century Fox, 1981  

ORTEGA Kenny, The Rocky Horror Picture Show: Let's Do the Time Warp Again, production The 

Jackal Group, Ode Sounds & Visuals et Fox 21 Television Studios, 2016 

 

Sources secondaires (par ordre alphabétique) 

 

Articles universitaires sur The Rocky Horror 

AVIRAM Amittai F., « Postmodern gay Dionysus: Dr. Frank N. Furter », Journal of Popular Culture, 

1992, vol. 26, n° 3, p. 183–192 

KINKADE Patrick T. et KATOVICH Michael A., « Toward a Sociology of Cult Films: Reading 

Rocky Horror », Sociological Quarterly, 1992, vol. 33, n° 2, p.191–209 

MOORE Nicole Antoinette, I Can Make You a Man: Masculinity, Gender Performativity, and 

Sexuality in The Rocky Horror Picture Show, Mémoire de Master, arts et anglais, sous la direction 

David Schmid, Université d'État de New York à Buffalo, 2012 



21 

 

 

Articles de presse généraliste et spécialisée sur The Rocky Horror 

MILZOFF Rebecca, « it gave us confidence to liberate ourselves », Billboard, 2016, vol. 128, n° 26, 

p.58 

MUDHAR Raju, « Glee does Rocky Horror Picture Show », Toronto Star, 26/10/2010 

PORTER Ryan, « Transsexual, Transylvania takes a trip to Toronto », Toronto Star, 17/10/2016. 

SALEM Rob, « The Rocky Horror Picture Show From stage to screen to your VCR: The Rocky Road 

to cult status », Toronto Star, 4/11/1990 

SARAIYA Sonia, « The Rocky Horror Picture Show: Let’s Do the Time Warp Again », Variety, 

2016, vol. 333, n° 15, p.118 

SCHWARTZBERG Shlomo, « Rocky Horror: Not just another Picture Shown », Toronto Star, 

21/11/1986 

SMART Jack, « Shivering With Anticipation », Backstage, 2016, vol. 57, n°42, p.19 

TICKLE Victoria, « Gender Performativity and The Rocky Horror Picture Show », Film 

international, 2014, vol. 12, n° 3, p.147–150 

 

Textes de référence sur le transmédia 

AÏM Olivier, « Le transmédia comme remédiation de la théorie du récit  », Terminal, 2013, vol. 112, 

dossier « Le transmedia storytelling », p.43-55 

GENETTE Gérard, Palimpsestes. La littérature au second degré, Paris : Seuil, 1982, p.7-14 

HALL Stuart, « Notes sur la déconstruction du populaire », dans Identités et cultures. Politiques des 

Cultural studies, Paris : Editions Amesterdam, 2017, p.187-91 

MACE Eric, Les Imaginaires médiatiques. Une sociologie postcritique des médias, Paris : Editions 

Amsterdam, 2006, p.131-5 

MCLUHAN Marshall, Pour Comprendre les médias, Paris : Seuil, 1964 

THERENTY Marie-Eve, « Pour une poétique historique du support » dans Romantisme, 2009, vol. 

143, n°1, p.109-15 


