Nathan Bizeau

[Etudiant n°12205225
M1 MTI

The Rocky Horror Picture Show :
un film de minuit culte et participatif
au statut ambigu



pepin
Texte surligné 


47 ans aprés la sortie en salle de The Rocky Horror Picture Show, le Dr. Frank N. Furter? fait
toujours des émules dans les salles sombres, qui continuent de diffuser d’année en année la célébre
comédie musicale, gardée en vie par ses fans invétéré-e-s. Cette longévité exceptionnelle — The Rocky
Horror Picture Show détient le record de la plus longue sortie au cinéma — et son histoire insolite en
font un OVNI cinématographique, qui n’était pas promis au succes : lors de sa sortie, il fut descendu
par la critique. Mais le public, qui avait déja porté la comedie musicale créée en 1973, a fait de The

Rocky Horror Picture Show un veéritable phénomene, jusqu’a en faire un film culte.

Tout commence par une comédie musicale montée a Londres par Richard O'Brien, The Rocky
Horror Show. Les spectateur-ice-s apprécient ce spectacle transgressif, mélange entre horreur et
érotisme débridé et queer... et en redemandent : iels sont nombreux-se a revenir plusieurs fois. Aprés
Londres, c’est au tour de Paris, Los Angeles et Broadway d’accueillir ce spectacle musical pastichant
les films de séries B et les comédies musicales a la mode. En 1975, le metteur en scéne Jim Sharman
ameéne les comédien-ne-s des planches au grand écran. Bénéficiant d’un budget de production et de
promotion trés réduit de la part de la XXI Century Fox, il est clair que la société de production ne
parie pas sur un succes retentissant. Dans un premier temps, le film peine en effet a trouver son public.
Cen'est qu’apres qu’il est programmeé aux séances de minuit de quelques salles new-yorkaises qu’une
audience se dessine et que les salles se remplissent toujours de nouvelles-aux spectateur-ice-s mais
surtout d’un public chevronné qui revient toutes les semaines pour voir son film préféré. Ce public
obsédé va progressivement devenir de plus en plus actif lors des séances : il se costume comme les
personnages, reprend les répliques, en invente de nouvelles, améne des accessoires... The Rocky

Horror Picture Show devient un événement ritualisé pour un public fidele.

En 1981, Jim Sharman réalise un second film, voulu dans la continuité du premier. Mais celui-
ci sera un échec critique comme commercial. Si d’autres projets de films existent dans ['univers de
The Rocky Horror, aprés cet échec, ils sont définitivement abandonnés. Il faut attendre 2016 pour que
Kenny Ortega reprenne le flambeau et réalise en téléfilm hommage, The Rocky Horror Picture Show:
Let's Do the Time Warp Again. Un nouvel échec, puisque le film sera descendu par la critique comme
les fans. Si les réinterprétations cinématographiques ont échoué, cela n’empéche pas de nombreux
théatres et cinéma d’organiser encore aujourd'hui tout autour du globe des spectacles et séances
animés une communauté de fans qui continue de maintenir en vie ce phénomeéne unique, entre théatre
et cinéma, ou les frontieres entre créateur-ice-s et spectateur-ice-s se brouillent. Fort de son statut de

film culte connu de tous, il n’est pas rare de voir dans la production culturelle et de divertissement

I NDLA : Il a été fait le choix de genrer au masculin le personnage du Dr. Frank N. Furter tout au long de ce dossier, car
ce sont les pronoms utilisés dans la quasi-totalité des textes évoquant le personnage — notamment car lorsqu’on évoque
Frank, on évoque souvent son acteur, Tim Curry. Cependant, au vu de la transgression et de I’expression de genre du
personnage, et de ses origines extraterrestres, ce choix apparait arbitraire et pourrait étre discuté.

2



actuelle des reférences et hommages plus ou moins explicite a The Rocky Horror, comme dans les

séries pour adolescent-e-s Glee et Les Nouvelles Aventures de Sabrina.

Ce film éminemment paradoxal nous ameéne & nous demander comment cet OVNI
cinématographique queer a obtenu un tel succes retentissant, cristallisant le phénomene des films de
minuit et devenant un film culte inégalé. Nous étudierons dans une premiere partie cet objet
médiatique complexe qui se joue des codes et des genres, puis nous verrons comment cette ceuvre est
devenue culte, animée et modelée par son public. Enfin, nous verrons ce qui en fait un film marginal,

paradoxal et inimitable a I’audience pourtant diversifiée.

Un objet médiatique complexe

qui se joue des codes et des genres

Quand théatre et cinéma se confondent : un cas d’enchassement médiatique

The Rocky Horror Picture Show est réalisé alors que la comédie musicale est toujours sur les
planches, et le succes du film ruisselle sur la piéce originale et ses reprises ; il n’y a pas de rupture
entre les deux productions. Cette continuité est narrative, auctoriale et interprétative : la diégése est
sensiblement la méme, le metteur en scéne Jim Sharman devient le réalisateur, et 1’auteur Richard
O’Brian adapte lui-méme son texte en scénario. Les acteur-ice-s de la troupe sont reconduit-e-s sur
le plateau de tournage, dont bien sir Tim Curry dans le role du Dr. Frank N. Furter. On percoit dans

cette continuité un principe transmédiatique central, la primauté du monde sur les genres.

La question du genre est centrale dans les deux productions, les caractéristiques
cinématographiques et théatrales sont accentuées. En effet, The Rocky Horror Show s’inscrit
pleinement dans la production théatrale américaine de ces années-la, qui voit se multiplier des
« outrageous plays on gender and old-movie stereotypes in the subgenre known as “theater of the
ridiculous” »2. Ainsi, la dimension cinématographique est déja en germe dans la comédie musicale.

La mise en scéne, les dialogues et la construction de la piéce posent un regard ironique sur les

2 Amittai F. Aviram, « Postmodern gay Dionysus: Dr. Frank N. Furter », Journal of Popular Culture, 1992, vol. 26, n°
3, p. 183-192, p.184. Traduction : « piéce outrageuse sur le genre et les stéréotypes des vieux films, dans un sous genre
connu comme “le théétre du ridicule” »

3



productions culturelles de son temps, et s’inscrit dans le genre du pastiche : « The pastiche turns
heavy seriousness into high campy comedy in a way with which we should be familiar, since it is one
of the principal modes of postmodern theatrical art »°. Cette identité satirique se retrouve d’ailleurs
dans Shock Treatment : ce sequel se déroule dans la ville de Denton qui est devenue un gigantesque

studio de telévision. On peut voir dans Shock Treatment une des premieres satires de la téléréalité.

En tant que film de minuit, The Rocky Horror Picture Show a un statut particulier. La
participation du public lors des séances produit un phénomene de miroir entre acteur-ice-s et
spectateur-ice-s, qui sortent de leur passivité habituelle pour elleux-mémes performer, redoublant les
effets voulus par Richard O’Brian : « making a mockery of what has already been shown to be
disdainful in the film »*. Si une telle implication du public ne pouvait pas étre prévue a ’avance, le
film possede des caractéristiques qui la favorisent. Par exemple, le titre « The Time Warp », dont les
paroles ne font que décrire les
pas de danse a réaliser, appelle le
public a les reproduire. Le degré
d’implication est tel que le public
sort de son siege et s’implique
aussi physiquement, sur la scene
a lavant de [D’écran de

cinéma. « In a sense, these floor

show performers are just like the

characters on-screen that they are pretending to be. »°. Le théme de la performance se situe a 1’origine
méme de The Rocky Horror Picture Show, et le public I'a bien percu. Ces publics obsédés vont aller
encore plus loin, en s’organisant en troupes qui a chaque séance proposent leur représentation. On
vient alors autant voir le film que les comédien-ne-s qui I’accompagnent. Aujourd'hui encore ces
séances ont lieu, comme a Paris au studio Galande qui propose chaque semaine deux séances animeées

par des troupes. The Rocky Horror Picture Show voit le théatre rentrer au cinéma, alors que les genres

% Ibid., p.189. Traduction : « Le pastiche transforme le sérieux en une comédie camp d’une maniére qui devrait étre
familiére, comme c’est I’une des principales pratiques du théatre postmoderne. »

4 Nicole Antoinette Moore, | Can Make You a Man: Masculinity, Gender Performativity, and Sexuality in The Rocky
Horror Picture Show, Mémoire de Master, arts et anglais, sous la direction David Schmid, Université d'Etat de New York
a Buffalo, 2012, p.33. Traduction : « se moquant de ce qui était déja montré comme méprisable dans le film. »

® |dem. Traduction : « En un sens, ces performeurs sur la scéne sont comme les personnages a 1I’écran qu’il prétendent
étre. »

4



et la hiérarchie des médias se
brouillent et résonnent les uns
par rapport aux autres, ce qui
rattache The Rocky Horror
Picture Show a la question du
transmédia:  « Nous voyons
bien alors que la dimension «
trans » est déja la pour désigner
une « fusion » possible de

formes qui entrent en résonance,

a la faveur d’un contenu
médiagénique commun. »®. Le brouillage entre les couches médiatiques était aussi présent dans le

scénario et I’esthétique du film, par la multiplicité de ses références.

Un jeu de références multiples et eclectiques

The Rocky Horror Picture Show rend particulierement explicite son rapport aux genres
théatraux et cinématographiques, de par son exploitation du genre du pastiche. 1l détourne les codes
des films d’horreur, des séries B et de science-fiction : « “ its story continually alludes to previous
film »”. Un exemple de ces références disséminées se situe a la fin du film, alors que Rocky entraine
Frank en haut de la célébre tour RKO que I’on voyait au début des films de la RKO Radio Pictures.
En plus de la référence a I’'univers
cinématographique, cette

Cn I
ascension est un clin d’ceil a la

¥
deio ‘ ?’Cfuré célebre scéne ou King Kong
grimpe en haut de I’Empire State
Building. Ainsi, on pourrait
utiliser pour caractériser ce film le

terme de « hypermédiacy », défini

par Jay David Bolter et Richard

® Olivier Aim, « Le transmédia comme remédiation de la théorie du récit », Terminal, 2013, vol. 112, dossier « Le
transmedia storytelling », p.43-55

" Patrick T. Kinkade and Michael A. Katovich, « Toward a Sociology of Cult Films: Reading Rocky Horror »,
Sociological Quarterly, 1992, vol. 33, n° 2, p.191-209, p.200. Traduction : « cette histoire fait continuellement allusion
a des films antérieurs. »

5



Grusin dans leur ouvrage Remediation comme la mise en ceuvre d’une logique d’opacité dans une

ceuvre, mettant I’accent sur les propriétés formelles du média.

The Rocky Horror Picture Show introduit des références a des mythes plus primaires qui
proviennent de la littérature: « DR. Frank N. Furter’s name and the name of his castle
(“Frankenstein’s Place”) obviously refer to Mary Shelley’s modern myth of Dr. Frankenstein, as does
Frank’s [...] project of “mak[ing] a man”. »8. En effet, Frank est I’archétype du savant fou qui cherche
a recréer la vie, et, aussi érotique soit-il, il est aussi profondément inquiétant. S’il incarne cette figure
du créateur, il incarne aussi celle du monstre, par de nombreuses allusions qui le rapprochent du
celébre vampire Dracula, ce qui implique un certain propos sociétal : « This allusion has special
meaning here, since blood-sucking vampires have long been associated almost subliminally not only
with extramarital seduction but with homosexuality in the European popular imagination. »°. Ainsi,
les références hypertextuelles ne sont jamais gratuites et permettent de créer un personnage complexe

et riche et portent un message plus profond, sérieux et engagé.

Amittai F. Aviram propose dans son article « Postmodern Gay Dionysus: Dr. Frank N. Furter »

une lecture du personnage a travers des références antiques:

Rich in allusion to other tangentially related Greek myths and tragic topoi and to later Western traditions
that can also be understood as manifestations of the Dionysiac, the Rocky Horror Picture Show is a pastiche
of Great Books and other portions of Western culture, a Bacchic orgy of learned references, and a gay

response.lo

Le personnage de Frank revét les caractéristiques
symboliques reliées au dieu du vin et de la démesure. Cela
permet d’expliquer la grandiloquence et le panache du
personnage, son travestissement étant moins celui du
féminin que du «sublime god, in all his terror and
agony. »*. On apercoit d’ailleurs les pouvoirs surhumains

de Frank, lors de la scéne de pétrification de ses

8 Amittai F. Aviram, loc. cit., p.187. Traduction : « Le nom du Dr. Frank N. Furter et le nom de son chéateau (“ Chez
Frankenstein ) fait évidemment référence au mythe moderne du Dr. Frankenstein de Mary Shelley, comme le projet de
Frank de “construire un homme . »

% Ipid., p.188. Traduction : « Cette allusion a une signification particuliére ici, car les vampires suceurs de sang ont
longtemps été associés subliminalement non seulement avec la séduction extra-conjugale mais aussi avec I’homosexualité
dans I’imaginaire populaire européen. »

10 1pid., p.183. Traduction : « Riche en allusion a d’autres mythes grecques et au topoi tragique et a des traditions
occidentales qui peuvent aussi étre comprises comme des manifestations du dionysiaque, The Rocky Horror Picture Show
est un pastiche des Grands livres et autres portions de culture occidentale, une orgie dionisiaque de références apprises,
et une réponse gay. »

Y bid., p.185. Traduction : « le dieu sublime, dans toute sa terreur et son agonie. »

6



compagnons, rappelant ici la figure de la Méduse. Plus généralement, Amittai F. Aviram montre en
quoi D’entieéreté du film est imbibée de cette ambiance mythique, allant jusqu’a y voir une

représentation de I’ouverture de I’enfer de Dante.

Cinéma, théatre, littérature, mythes fondateurs... les références sont pléthores et proviennent
de genres trés €loignés, ce qui produit un certain flou : « the play of allusion [...] is so dense and so
wild, following an uncanny logic of free association, that the individual myths become hardly
recognizable »*2. The Rocky Horror Picture Show est un produit culturel foisonnant, qui avale un

grand nombre d’influences, pour les régurgiter une fois les ayant faites siennes.

The Rocky Horror Picture Show conserve un rapport distancié a la fiction. Le quatriéme mur
est souvent brisé, notamment par I’intervention de la figure du narrateur, s’adressant directement auX
spectateur-ice-s. Ce criminologiste
est une figure antagoniste,
rétrograde farouchement opposé au
Dr. Frank N. Furter et a son mode de
vie. Ainsi, le film nous place face a
un enchassement narratif qui rend
encore  plus  perceptible la

fictionnalité. De plus,

I’invraisemblance de 1’action, la
musicalisation de I’intrigue viennent s’ajouter a ce personnage de narrateur et nous laissent penser

que le film est mis en scéne en suivant les principes de la distanciation brechtienne.

Une Bande Originale independante ?

Nous évoquons depuis le début de ce dossier une comédie musicale, sans jamais s’arréter sur
la musique. Déja présente dans la version théatrale, elle reste sensiblement la méme dans le film. On
peut se demander si cette BO est en soi un média indépendant. Des 1975, elle sort en un album produit

par Ode Records. L’album glam rock rencontre un certain succés, jusqu’a monter a la 49°™ place du

12 1pid., p.189. Traduction : « Le jeu des allusions est si dense, si déchainé, suivant une étrange logique d’association
libre, que les mythes individuels deviennent difficilement reconnaissables. »
7



Billboard 200 en 1978. Cependant, cette date tardive de succes ( 3 ans apres sa sortie) peut laisser
penser que les auditeur-ice-s sont principalement des fans du film souhaitant prolonger leur
expérience. La lecture mythologique de I’ceuvre de Amittai F. Aviram appuierait cette lecture :
« Here, music is conceived not as perfect order and control (Apollo and Pythagoras) but more as a
magical power (Orpheus) and as an intoxicant, like wine, an inducement to explosions of raw
physical, sexual energy. »*3. Dans cette conception de la musique, celle-ci n’a pas pour but d’étre
harmonique, agréable a écouter, mais plutdt de s’accorder avec 1’énergie du film et de transmettre les

mémes idées et sensations que les images.

Cependant, alors qu’au fur et a mesure des années le film entre dans la culture commune et
qu’il devient une référence partagée, ce lien a pu se déliter. La danse du « Time Wrap », facile et
ludique, a pu se diffuser de maniére indépendante, dansée lors de mariages par exemple. En 2010, la
sortie de « Time Wrap », « Sweet Transvestite » et « Hot Patootie — Bless My Soul » dans le jeu
Guitar Hero : Warriors of Rock laisse penser que la musique, devenue elle aussi culte, a gagné une

certaine indépendance.

Une ceuvre culte animée et model€e par son public

Le phénoméne des midnight movie : de I’importance des modalités de

diffusion

The Rocky Horror Picture Show n’est pas attendu comme un succes cinématographique,
encore moins comme un film culte. Avec un budget de seulement 1,2 million de dollars pour tourner,
et un budget promotionnel d’a peine 500 000 dollars, le film est pour ses producteur-ice-s destiné a
une sortie éclair sans grand succes. Et en effet, le film peine a trouver son public les premiéres
semaines, ce qui fait redouter un échec, comme lorsque la comédie musicale avait échoué a
Broadway. Ce n’est qu’a partir du moment ou il est programme aux séances de minuit que les salles
se remplissent. C’est cette heure de diffusion qui fera son succés. Depuis la fin des années 60, un

public particulier se donne rendez-vous a I’heure des sorciéres pour visionner des films atypiques, a

13 Ibid., p.184. Traduction : « Ici, la musique n’est pas congue comme un ordre parfait et controlé (Appolon et Pythagore)
mais plus comme un pouvoir magique (Orphée) et comme un stupéfiant, comme du vin, une incitation a I’explosion d’une
énergie crue, sexuelle. »

8



petit budget, dans lesquels il trouve une autre énergie et d’autres propos que dans les films plus
mainstream diffusés en journée. Parmi ces films de minuit, on peut notamment citer ElI Topo
d’Alejandro Jodorowsky, Night of the Living Dead de George A. Romero ou encore Pink Flamingos
de John Waters, des films dont le but est moins le divertissement des masses, mais 1’affirmation d’une
vision artistique singuliere et de valeurs
transgressives, au revers des valeurs américaines
traditionnelles. Le public que capte The Rocky
Horror Picture Show recherche donc ces
productions en marge du circuit
cinématographique classique : la communauté
LGBTQ+, les adolescent-e-s et jeunes adultes.
Pour The Rocky Horror Picture Show, le support
fut autant responsable de son succés que son
contenu, ce qui résonne avec la pensée de Marshall

McLuhan : « le vrai message, ¢’est le médium lui-

méme »*4,

Une des preuves de cette importance du médium, c¢’est I’échec des ventes de cassettes et DVD.
Dans les années 90, il est d’ailleurs quasiment impossible d’en trouver. Le passage au petit écran est
un échec, car toute la dimension collective et rituelle disparait, et ainsi The Rocky Horror Picture
Show perd toute son aura et son intérét. De nombreux-ses chercheur-euse-s ont en effet défini le film
culte par le rapport privilégié du
public & I’objet de sa fascination :
«Cult films have persistent
followings who treat them as
cinematic experiences that inspire
reverence »*°. Les fideéles se rendent
au séances comme a la messe, venant
moins voir un film que participer a un

rituel, un engagement collectif qui

rend les séances plus excitantes, plus

14 Marshall McLuhan, Pour Comprendre les médias, Paris : Seuil, 1964

15 patrick T. Kinkade and Michael A. Katovich, op. cit., p.194. Traduction : « les films culte ont des adeptes obstinés qui
les traitent comme des expériences cinématiques qui inspirent la vénération. »

9



intenses. On peut d’ailleurs expliquer 1’échec du film de 2016 justement par ses modalités de
diffusion complétement opposées, perdant toute 1’identité du Rocky Horror Picture Show : « The
midnight-movie staple provided a frisson of poorly produced forbidden fruit through low-budget
smuttiness and campy rock 'n’ roll musical numbers; Fox’s reimagining is a wholesome broadcast
television movie musical, premiering at the kidfriendly hour of 8 p.m., courting mainstream,
millennial viewers »®. L heure et le mode de diffusion change la réception du tout au tout, la

téléevision enléve toute sa dimension transgressive et exceptionnelle a I’univers de The Rocky Horror.

La transgression se situait dans le mode de participation : en criant les répliques, en dansant,

en jetant des pains et de I’eau, les spectateur-ice-s brisent les regles tacites du cinéma. Et ¢’est cette

transgression  inoffensive et
limitée dans le temps que les
spectateur-ice-s viennent
notamment expérimenter :
«Rocky Horror allows for
freedom of expression and a
: performativity not allowed by
w2 & Y, J/f@"' \ V¥ o 4 societal standards and

expectations »7. Pour quelques heures, le monde de Frank, affranchi des régles sociales étouffantes

pour les jeunes générations dans I’ Amérique des années 70, devient réalité au sein de la salle sombre.

Une modification de I’intentionnalité du média : quand le public modifie

I’ceuvre par sa participation

Nous avons évoqué I’extension de la performativité de The Rocky Horror Picture Show a son
public. Cette relation entre le film et le public actif produit un rapport qui n’est plus unilatéral mais

participatif : « [...]it seemed that everyone in the theatre but me had this strange, audience-

16 SARATYA Sonia, « The Rocky Horror Picture Show: Let’s Do the Time Warp Again », Variety, 2016, vol. 333, n° 15,
p.118. Traduction : « Le film de minuit produisait un frisson de fruit interdit & travers une obscénité & petit budget et de
numéros musicaux rock’n’roll camp; la réinterprétation de Fox News est une émission de télévision musicale
bienveillante, diffusée a I’heure précoce de 20h, courtisant les spectateurs millennial et mainstream. »

17 Nicole Antoinette Moore, op. cit., p.28. Traduction : « Rocky Horror permet une liberté d’expression et de performance
qui n’est pas permise par les standards et les attentes sociales. »

10



participation dialogue thing going on with characters on the screen. »8, Cette notion de dialogue est
particulierement intéressante, car cela implique que 1’ceuvre n’est plus une instance monolithique

mais soumise a ce que le public en fait. Ainsi, avant I’ére d’internet, the Rocky Horror Picture Show

P T, W ey WS 2N A proposait déja un média
-‘ ". . < P - - . - .
M G . : participatif. L’expérience n’est
\I : . - y .
" -

compléte que si ’on interagit
avec le média. Olivier Aim
utilise pour évoquer cette
position multiple du
spectateur-ice actif-ve le terme
de « récepteur-interprete-
. A . : _ : interacteur-joueur »*°, Ce statut
particulier implique une modification du message du film, qui échappe ainsi a I’intentionnalité
premiére de ses créateurs. Eric Macé utilise le terme de « co-construction », qui met en valeur I’action
créative du consommateur utilisant le film comme support a une création personnelle?®. Ce qui

compte, ce n’est pas ce qu’ont voulu transmettre Jim Sharman et Richard O'Brien, mais ce que le

public construit comme message et ethos.

C’est la célébration rituelle du vendredi soir qui a permis a The Rocky Horror Picture Show
d’atteindre le statut de film culte, et non son contenu intrinseque. Dans leur définition du film culte,
Patrick T. Kinkade and Michael A. Katovich mettent au centre non pas des caractéristiques
cinématographiques, mais I’engagement du public. Un film est culte car le public en décide ainsi et
établit un rapport particulier et passionné avec celui-ci. On peut d’ailleurs percevoir le sens premier
de « culte » comme « pratiques réglées par une religion, pour rendre hommage a la divinité. »%1. Un
rapport religieux s’établit, faisant de la séance de cinéma une grande messe rassemblant les fidéles,

les croyants. Le film n’est donc plus qu’un film, il gagne une aura transcendante, mythique.

18 Rob Salem, « The Rocky Horror Picture Show From stage to screen to your VCR: The Rocky Road to cult status »,
Toronto Star, 4/11/1990
19
20 Eric Macé, Les Imaginaires médiatiques. Une sociologie postcritique des médias, Editions Amsterdam, 2006, p.131-5
2L e Robert, définition de «culte », dans Dictionnaire en ligne, consulté le 5/11/2022 sur
https://dictionnaire.lerobert.com/definition/culte

11



Des personnages avec une vie propre se dissociant de leur portrait filmique

Cette aura mythique est grandement liée a son personnage principal, le le Dr. Frank N. Furter,
sur lequel I’attrait du public se cristallise. Il se glisse dans la peau de leur idole, revétant ses vétements

et son maquillage. Mais tous les Frank ne se ressemblent pas :

When another man dresses up like Frank to perform in the floor show [...], the once familiar Tim Curry
version of Frank has been copied and transfigured into a new, uncanny version of Frank; the familiar
uncanny transvestite has now become even more uncanny and frightening, because he has multiplied.?

The Rocky Horror Picture Show a créé une sorte d’armée de Frank, dont 1’étrangeté premiére est
amplifiée par la déformation que chacun lui appose. Cette appropriation fait de Frank une figure
indépendante,  reconnaissable  par
certains  aspects  emblématiques
(corset, résilles, jarretelles, maquillage
outrancier et coloré...) mais déclinable
a l’infini. On pourrait alors pour
caractériser cette tendance parler de
média-mix, en ce que les personnages
n’ont plus besoin du contexte filmique

pour étre reconnus, ni méme d’étre

impliqués dans un récit: les fans
recréent un univers symbolique vaste et fragmentaire, dans lequel iels piochent ce qu’iels souhaitent

pour pratiquer leur culte.

Ce mouvement d’indépendantisation des personnages est
progressif, au fur et a mesure que les fans s’impliquent dans une
forme de cosplay et que les codes de ce costume s’impriment dans
I’imaginaire commun. Leur autonomie est telle que les personnages
principaux ont droit & la création de figurines, chez Vital Toys en
2000 et chez Funko Pop! en 2015. Ces artéfacts viennent confirmer

que D’attrait des fans est toujours vif, souhaitant consommer tout ce

qui gravite autour du film. The Rocky Horror Picture se renouvelle

22 Nicole Antoinette Moore, op. cit., p.33. Traduction : « Quand un homme se costume comme Frank pour performer sur
la scéne, la version de Frank de Tim Curry qui était familiére a été copiée et transfigurée en une nouvelle, étrange version
de Frank ; le travesti familier et étrange est maintenant devenu encore plus étrange et terrifiant, parce qu’il s’est
multiplié. »

12



encore, alors qu’aucune production narrative approuvée par les fans n’a vu le jour depuis des

décennies.

Un film marginal, paradoxal et inimitable

a ’audience diversifiée

La cristallisation d’un phénomeéne ritualisé pendant 47 ans

Des éléments concrets nous permettent d’affirmer la pérennité de 1’engagement du public
(fans de la premiére heure comme nouvelles-aux venu-e-s des jeunes générations), et notamment des
faits économiques : « 15 years after the movie's initial release, still earns 20th Century-Fox
somewhere between $7 and $10 million a year »*. Si cet état de fait est établi dans un article des
années 90 et que 1’on peut supposer que ces gains ont progressivement diminue, la Century-Fox
continue d’exploiter tout le potentiel économique du film. La vente de DVD, de costumes, de produits

dérivés nous prouve I’implication soutenue du public.

Si le public s’est emparé du film pour le remodeler librement, cela ne signifie pas que la
participation aux séances animées implique d’une liberté créative totale : apres un foisonnement de
propositions dans les premiéres semaines de célébrité, trés rapidement le rituel s’est figé. Comme
dans une messe, la participation du public suit un déroulé précis : « This is a safe space for freedom
of expression and freedom of performativity because it has limits and because it has rules”?*. Ainsi,
la transgression s’exprime par rapport aux normes sociales dominantes, mais au sein de la salle de

cinéma, pas d’improvisation. La liberté reste controlée.

Dailleurs, celleux qui tentent de faire de nouvelles propositions voient leurs ardeurs réprimées
par le reste des fans. Les nouvelles-aux — appelés vierges — sont pris en charge par les habitué-e-s qui

les initient au rituel. Ces groupe de fans offre une nouvelle famille a des membres du public souvent

23 Rob Salem, loc. cit.. Traduction : « 15 ans apres la sortie du film, il fait toujours gagner entre 7 et 10 millions de dollars
a la Century Fox par an. »
24 Nicole Antoinette Moore, op. cit., p.32. Traduction : « C’est un espace sir de liberté d’expression et de liberté de
performance car il y a des limites et car il y a des régles »

13



marginalisé-e-s. Un phénoméne d’appartenance communautaire se développe rapidement aprés la
sortie du film. Cette communauté partage des valeurs similaires, justement de par leur rejet du reste
de la société. Ces groupes sont particulierement actifs, et ils créent en 1977 le club de fans national,

publient un fanzine appelé The Transylvanian, organisent des conventions annuelles...

Cet engouement qui semble immuable a été percu par I’industrie cinématographique, qui tente
de surfer sur ce succes. Dans le cas de Shock Treatment, Jim Sharman a fait le choix non pas d’une
suite directe, mais d’un film dans le méme univers, qui s’il est chronologiquement situé aprés The
Rocky Horror Picture Show, ne poursuit pas I’intrigue mais en propose une nouvelle, dans la méme
ambiance, avec quelques personnages qui font leur retour. Pour ce qui est de The Rocky Horror
Picture Show : Let’s Do the Time Wrap Again, le réalisateur Kenny Ortega affirme sa volonté de
proposer non pas un remake mais un film hommage. La situation initiale est celle d’une séance animée
du film original : I’hommage ne pourrait étre plus explicite ! Il déclara d’ailleurs qu’il voulait que les
acteur-ice-s « to respectfully pay homage but to wear their own shoes”?°. Ainsi, malgré les années
d’appropriation du public comme de I’industrie, The Rocky Horror Picture Show reléve du monde

étendu, et non partageé : rien ne vient modifier I’ceuvre originale, portée au rang de sacré.

Une relique inimitable : un échec des reprises

On aurait pu imaginer un succes retentissant a Shock Treatment : le méme réalisateur que The
Rocky Horror Picture Show, un public déja conquis et nombreux... Mais ce fut un échec autant
critigue que commercial. Les acteur-ice-s du premier film ont quasiment tous été remplacé-e-s, et
I’absence du Dr. Frank N. Furter (décédeé a la fin de The Rocky Horror Picture Show) interprété par
Tim Curry laisse un vide qui ne peut &tre rempli. Les fans ne retrouvent ni la dimension transgressive,

ni les personnages qui les avaient charmé-e-s a I’origine.

25 Jack Smart, « Shivering With Anticipation », Backstage, 2016, vol. 57, n°42, p.19, citant Ortega. Traduction : « de
rendre hommage respectueusement mais d’avoir sa propre personnalité. »

14



De méme, la version de 2016 a recu un accueil plus que mitigé. En plus du contexte de
diffusion télévisuel peu adéquat a la recréation de 1’aura mythique de The Rocky Horror Picture
Show, elle est accusée de « entirely misapprehend the appeal of the original film »2°. Dans un article
dédié de Variety, un des principaux
magazines américains traitant du
divertissement, Sonia Saraiya affirme
une critiqgue grandement partagée du
téléfilm qui «is showcasing a
commercialized and easily consumed
“queerness,” while sanitizing and
sanding down the parts of the original it

can’t make safe »?’. Ainsi, The Rocky

Horror Picture Show : Let’s Do the Time Wrap Again serait évidé de tout ce qui constituait son
identité premiere. En effet, les producteurs ont fait une erreur majeure en concevant ce film : si The
Rocky Horror Picture Show, fort de son statut de film culte, est aujourd’hui connu du grand public,
il demeure fortement marqué par son identité¢ subversive, et tenter d’en proposer une version

mainstream qui plairait a tous est voué a 1’échec.

Un film intime et politique : une expression de la révolution sexuelle et du

genre des années 70

L’identité transgressive de The Rocky Horror Picture Show est la source de son succes,
attirant un public critique des valeurs hétéro-patriarcales et capitalistes de la société occidentale, qui
souhaite mener une existence en marge de ces valeurs. Malgré le caractéere ironique et humoristique
du film demeure un propos politique sous-jacent qui n’est pas anodin : « But the Show recruits these
features of Dyonisus to make a specifically postmodern and gay critique of such apparently
reasonable institutions as home and family »%. Ainsi, la dimension sexuelle, vulgaire, outranciére du
film n’est pas gratuite, et vient criment confronter la normalité par la représentation d’un autre style

de vie diamétralement opposé, particulierement seduisant et qui, par 1’intermédiaire du Dr. Frank N.

%6 Sonia Saraiya, loc. cit., p.118. Traduction : « complétement se méprendre sur ’attrait du film originel. »
27 bid., p.119. Traduction : « présente une queerness commerciale et facilement consommable, tout en aseptisant et
décapant les parties de I’original qui ne pouvaient pas étre rendues inoffensives. »

28 Amittai F Aviram, op. cit., p.85. Traduction : « Mais le Show mobilise ces caractéristiques dionysiennes pour proposer
une critique spécifiquement postmoderne et gay de I’institution en apparence raisonnable du foyer et de la famille. »

15



Furter, convertit Brad et Janet. lels sont extraits de leur existence normative toute tracée et découvrent
les plaisirs de la luxure, qui les
liberent. Narrativement, ce
cheminement est classique :
c’est celui du récit initiatique.
C’est aussi en cela que le film
est disruptif : il montre avec
quelle facilitt un couple
archetypal, symbolique de la

société, est détourné du droit

chemin. Ce détournement peut
aussi étre celui des spectateur-ice-s « vierges » qui assistent pour la premiére fois a une séance et que

le public confirmé tente de fidéliser et convertir.

La disruption n’est pas que celle de I’hétérosexualité. Le personnage de Frank introduit un
trouble dans le genre — pour reprendre le titre du célébre ouvrage de Judith Butler, fondateur dans les
gender studies. En effet, son expression de genre est particulierement visible et revendiquée, et
constitue une part trés importante de la caractérisation du personnage : « Dr Frank-N-Furter is
sexually ambiguous from the start and performs both exaggerated and stereotypical representations
of femininity and masculinity. »?°. Par cette représentation flamboyante des genres mélés I’un a
’autre — que 1’on pourrait qualifier aujourd’hui de genderfuck — le film confronte I’audience a ses
propres conceptions et expressions du genre. Le genre ne va pas de soi, dicté par des parametres
biologiques qui nous attribueraient un genre. Ainsi, Frank, entre corps masculin exposé et lingerie
féminine affriolante, hyperbolise et rend sulfureuses masculinité et féminité. Pour Victoria Tickle, le
film tourne autour de la notion de performance de genre. Il montre qu’ils sont construits et arbitraires,
et que I’expression de genre peut ne pas €tre subie mais choisie librement et revendiquée. La

destruction de la binarité de genre du Dr. Frank N. Furter est contagieuse :

Brad and Janet go from being perceived as the societal norm, to being perceived as the societal abject. In
an attempt to remedy this situation, Dr Frank-N-Furter (Tim Curry) has his servants strip Brad and Janet of
their asexual clothes, thus stripping them of their identity and leaving only the physicality of their
anatomical sex. This simple act shows that gender is unstable, as part of the performativity of it can be
removed by a third party.

29 Victoria Tickle, « Gender Performativity and The Rocky Horror Picture Show », Film international, 2014, vol. 12, n°
3, p.147-150p, p.149. Traduction : « Le Dr. Frank N. Furter est sexuellement ambigu des le départ et performe de maniére
exagérée et stéréotypée des représentations de la féminité et de la masculinité. »

16



Brad et Janet sont les symboles de la société, facilement convertis par I’expérimentateur Frank. Le
film nous montre la fragilité de nos institutions genrées. L’actrice Laverne Cox nous confirme
I’influence directe d’une telle représentation : « Cox, who is transgender, says Frank-N-Furter's line
"Don't dream it, be it" was a personal mantra for her growing up »®. En effet, si le film fut excitant
par sa transgression pour un public cis-hétéro s’amusant superficiellement a se travestir, il fut aussi
un représentation joyeuse et forte d’une identité non-cis pour des personnes trans qui réalisaient en
visionnant The Rocky Horror Picture Show la possibilité de s’affranchir de leur genre assigné a la

naissance.

Cependant, on ne peut plus affirmer aujourd'hui, alors que les représentations des personnes
LGBTQ+ ont évolué, que The Rocky Horror Picture Show est une représentation adaptée des identités
queer. En effet, certains ¢léments sont particulierement datés, et c’est en cela que le remake de 2016
est intéressant, actualisant les notions évoquées dans le film : Frank n’est plus un Tim Curry travesti
mais Laverne Cox, une femme transgenre. Cela témoigne d’un glissement des représentations
LGBTQ+ : alors qu’on parlait dans les
années 70 de transsexualité et de
travestissement, mettant I’emphase sur la
génitalité ou la performance, aujourd'hui les
représentations et le vocabulaire trans
s’axent sur le genre et I’identité. Ainsi, le
remake témoigne d’une évolution sociale
dans la représentation des identités queer et
de la nécessité d’affirmer et de représenter
autrement nos existences. De plus,
contrairement a la version originale ou le

cast était exclusivement blanc, cette reprise

; ‘ présente une plus grande diversité avec
plusieurs acteur.ice.s noir.e.s, insérant d’ailleurs la problématique intersectionnelle avec la présence
de Laverne Cox, femme, trans et noire. Ainsi, les deux films témoignent d’une certaine évolution des

revendications et des représentations LGBTQ+.

30 Ryan Porter, « Transsexual, Transylvania takes a trip to Toronto », Toronto Star, 17/10/2016. Traduction : « Cox, qui
est trans, dit que laréplique de Frank N. Furter “Ne le réve pas, sois-le” fut un mantra personnel pour elle en grandissant. »
17



Un film queer et marginal devenu mainstream

The Rocky Horror Picture Show revendique une opposition a la culture dominante, et on
retrouve cette opposition dans le profil des fans, elleux-mémes marginaux-ales et ne rentrant pas dans
les normes. C’est ce rejet qui forme la communauté : « L’expérience sociale des groupes subalternes
[...] tend au contraire a s’exprimer de facon toujours renouvelée dans I’invention de nombreuses
subcultures et contre-cultures »1. The Rocky Horror Picture Show s’inscrit ainsi en marge, créant sa
propre socialité, ses propres regles. Ainsi, les fans se définissent en périphérie, mais tendent a
reconstruire une nouvelle hiérarchie. Dans 1’identité méme des films culte repose la volonté de se
détacher du mainstream, ce qui est paradoxal : si les films culte sont d’abord encensés par des fans
obstiné-e-s, au fur et & mesure que le film gagne en célébrité il touche des publics moins engagés dans

le rejet de la société américaine.

On peut supposer que la position contestataire et anti-normative de The Rocky Horror Picture
Show n’est pas si marginale, mais correspond a un sentiment partagé par une grande partie de la
société : « It offers a pessimistic world view that appeals to postmodern sensibilities in the nuclear
age. »*. En effet, le film est diffusé dans des années de perte d’aura des Etats-Unis et de leur valeurs :
fin de I’époque de manne économique des trente glorieuses et début de crise économique, chocs
pétroliers, recrudescence de la guerre froide ou les Etats-Unis perdent de la vitesse, fin de la guerre
du Vietnam qui a laissé des cicatrices profondes, polarisation des membres de la sociétés, notamment
entre jeunes et plus vieilles générations, libération sexuelle... Le pessimisme et la rébellion
contaminent plusieurs couches de la société, surtout les moins de trente ans. Ainsi, si Nicole
Antoinette Moore identifie bien le public marginal du film — « its hardcore fans are usually people
who consider themselves outsiders, who can identify with the Otherness of Frank, or those who wish
for an outside force to radically change their lives and save them from the ordinary »% —
’autodétermination comme outsider n’est paradoxalement pas rare dans la société américaine de ces
années-la, bien au contraire. La marginalité est attirante et devient mainstream. De plus, le film offre
a celleux qui sont séduit-e-s et attiré-e-s par la dimension transgressive de The Rocky Horror Picture

Show un exutoire a leur révolte et leur permet de s’exprimer librement, en dehors des normes, dans

3L Eric Mace, op. cit.

32 patrick T. Kinkade and Michael A. Katovich, op. cit., p.203. Traduction : « Cela offre une vision pessimiste du monde
qui plait aux sensibilités postmodernes a I’heure du nucléaire. »

33 Nicole Antoinette Moore, op. cit., p.26. Traduction : « Les fans hardcore sont généralement des gens qui se considérent

comme des outsiders, qui peuvent s’identifier avec la différence de Frank, ou celleux qui espérent qu’une force extérieure
change radicalement leurs vies et les sauvent de 1’ordinaire »

18



un environnement qui demeure controlé et dispose de ses propres normes. Liberté et marginalité donc,
mais pour quelques heures seulement, avant de retourner a leurs existences tout ce qu’il y a de plus

normales.

La dimension subversive de The Rocky Horror Picture Show s’est progressivement tassée
avec les années, au fur et @ mesure que la société a évolué et que les personnes LGBTQ+ peuvent
vivre des existences similaires a celles des personnes cisgenres et hétérosexuelles. Nos
représentations dans tous types de média est devenue plus réguliére et normale, ne choquant plus les
élites bourgeoises. Cette normalisation du contenu autrefois transgressif se percoit dans la production
de I’épisode 5, saison 2 de la série Glee, « The Rocky Horror Glee Show ». Glee est une série musicale
particulierement innocente,
destinée aux adolescent-e-s et
représentant des adolescent-e:-s,
pleine de bon sentiments. Si on peut
noter une représentation de
personnes racisées, handicapées et
LGBTQ+, c’est le seul point

commun avec la forme de la

comédie musicale qui rapproche les
deux univers. Cet épisode dédié laisse donc penser que The Rocky Horror Story, en 2010, est
désormais percu comme totalement inoffensif. Cependant, de légers changements dans les paroles
des chansons nous indiquent bien que si le film est désormais complétement intégré a la pop culture,
son propos reste potentiellement inconvenant et indécent. On peut apercevoir des références aux
Rocky Horror Picture Show un peu partout : dans 1I’épisode 27 des Simpson, ou encore dans un clip
politique de Tenacious D, et, consécration ultime comme monument culturel, il s’est vu dédier un jeu
Trivial Poursuit ! 47 ans apres sa sortie, The Rocky Horror Picture Show réussit donc I’exploit de
faire a la fois partie d’un certain patrimoine de la pop-culture partagé par des millions de personnes,

tout en conservant son aura transgressive, marginale et exubérante.

19



The Rocky Horror Picture Show est un phénomene cinématographique inclassable. Le film
produit des mélanges conceptuels multiples : mélange entre codes du théatre, de la comédie musicale
et du cinéma, insertion de références filmiques, littéraire et populaires, mélange entre la
performativité des acteur-ice-s et du public, qui modifie I’intentionnalité de 1’ceuvre, flou dans son
positionnement au sein de la culture populaire, entre média marginal et mainstream... Si I’on fait
majoritairement référence au film quand on évoque le Rocky Horror, son interprétation ne peut faire

abstraction de son histoire transmédiatique qui a fondé son succes.

Bibliographie

Sources primaires (par ordre chronologique)

O’ BRIAN Richard, The Rocky Horror Show, production Michael White, 1973
SHARMAN Jim, The Rocky Horror Picture Show, production 20th Century Studios, 1975

SHARMAN Jim, Shock Treatment, production Lou Adler, Michael White, John Goldstone et 20th
Century Fox, 1981

ORTEGA Kenny, The Rocky Horror Picture Show: Let's Do the Time Warp Again, production The
Jackal Group, Ode Sounds & Visuals et Fox 21 Television Studios, 2016

Sources secondaires (par ordre alphabétigque)

Articles universitaires sur The Rocky Horror

AVIRAM Amittai F., « Postmodern gay Dionysus: Dr. Frank N. Furter », Journal of Popular Culture,
1992, vol. 26, n° 3, p. 183-192

KINKADE Patrick T. et KATOVICH Michael A., « Toward a Sociology of Cult Films: Reading
Rocky Horror », Sociological Quarterly, 1992, vol. 33, n° 2, p.191-209

MOORE Nicole Antoinette, | Can Make You a Man: Masculinity, Gender Performativity, and
Sexuality in The Rocky Horror Picture Show, Mémoire de Master, arts et anglais, sous la direction
David Schmid, Université d'Etat de New York a Buffalo, 2012

20



Articles de presse genéraliste et spécialisée sur The Rocky Horror

MILZOFF Rebecca, « it gave us confidence to liberate ourselves », Billboard, 2016, vol. 128, n° 26,
p.58

MUDHAR Raju, « Glee does Rocky Horror Picture Show », Toronto Star, 26/10/2010
PORTER Ryan, « Transsexual, Transylvania takes a trip to Toronto », Toronto Star, 17/10/2016.

SALEM Rob, « The Rocky Horror Picture Show From stage to screen to your VCR: The Rocky Road
to cult status », Toronto Star, 4/11/1990

SARAIYA Sonia, « The Rocky Horror Picture Show: Let’s Do the Time Warp Again », Variety,
2016, vol. 333, n° 15, p.118

SCHWARTZBERG Shlomo, « Rocky Horror: Not just another Picture Shown », Toronto Star,
21/11/1986

SMART Jack, « Shivering With Anticipation », Backstage, 2016, vol. 57, n°42, p.19

TICKLE Victoria, « Gender Performativity and The Rocky Horror Picture Show », Film
international, 2014, vol. 12, n° 3, p.147-150

Textes de référence sur le transmédia

AIM Olivier, « Le transmédia comme remédiation de la théorie du récit », Terminal, 2013, vol. 112,

dossier « Le transmedia storytelling », p.43-55
GENETTE Gérard, Palimpsestes. La littérature au second degré, Paris : Seuil, 1982, p.7-14

HALL Stuart, « Notes sur la déconstruction du populaire », dans Identités et cultures. Politiques des
Cultural studies, Paris : Editions Amesterdam, 2017, p.187-91

MACE Eric, Les Imaginaires médiatiques. Une sociologie postcritique des medias, Paris : Editions
Amsterdam, 2006, p.131-5

MCLUHAN Marshall, Pour Comprendre les médias, Paris : Seuil, 1964

THERENTY Marie-Eve, « Pour une poétique historique du support » dans Romantisme, 2009, vol.
143, n°1, p.109-15

21



