
2800 ans nous séparent du moment où l’Iliade et l’Odyssée furent 
écrites. Ces deux récits ne cessèrent depuis d’être matière à réécritures et 
adaptations en tout genre. Le théâtre fut l’une des toute premières – s’il ne l’a 
précédé, les aèdes ayant originellement chanté les aventures de la guerre de Troie 
et d’Ulysse avant qu’elles ne soient posées sur papier. Nous nous intéresserons ici 
à la réécriture scénique de Pauline Bayle, une metteuse en scène française ayant 
créé l’Iliade et l’Odyssée en 2015 et 2017. Formée à l’École du jeu de Delphine Eliet et 
au Conservatoire National Supérieur d’Art Dramatique (promotion 2013), L’Iliade est 
son 3ème projet et celui qui l’a fait reconnaitre dans le monde théâtral. Elle est depuis 
2021 directrice du Théâtre Public de Montreuil (TPM). Réduisant la matière textuelle 
tout en conservant le phrasé poétique homérique, les deux spectacles de 1h30 reposent 
sur cinq comédien·ne·s et une mise en scène épurée, constituée de quelques objets de 
jeu. Nous nous demanderons comment Pauline Bayle utilise les outils littéraires, 
dramaturgiques et scénographiques afin de rendre modernes, politiques et 
intimes les poèmes homériques. Nous étudierons d’abord le travail sur 
la langue, adaptée à l’oralité dramaturgique, puis la scénographie 
basée sur un principe de suggestion. Ces outils sont utilisés afin 
de proposer une nouvelle lecture politique et un média adapté 
à son public actuel, mais aussi une lecture philosophique des 
aventures d’Ulysse, explorant les territoires de l’intime. 

L’Iliade et l’Odyssée de Pauline Bayle : 
 une interprétation contemporaine, 

théâtrale et phisophique de la  
poésie homérique

11



Adapter les vingt-sept mille vers des épopées homé-
riques en 3h de spectacle et un véritable défi. Pauline Bayle 
s’intéresse à ce passage transmédiatique  : la réécriture est le « 
geste fondateur de sa pratique, caractérisée par l’adaptation de textes 
épiques ou romanesques. »1. À l’origine de sa vocation, le théâtre antique 
et ses figures puissantes dont l’on ressent la force lorsqu’elles déclament 
de grands textes sur scène2. Ses comédien·ne·s sont au service du texte : ha-
billé·e·s en t-shirt sombres, les rôles sont fluctuants et les monologues peuvent 
être assurés par plusieurs personnes à la fois, sur le mode du chœur. Pauline 
Bayle se rattache ainsi à la forme théâtrale antique, où le texte était porté à l’unis-
son par des acteur·ice·s effacé·e·s derrière lui, le « souffle des narrations menées de 
manière chorale. »3. Au-delà de ces moments où le texte est porté collectivement, la 
prise en charge actoriale des rôle est aussi fluide. Les acteur·ice·s passent d’un rôle 
à l’autre, sans considération de correspondance de genre ou d’âge. Ce « décloison-
nement des emplois traditionnels »4 produit paradoxalement un retour à la mise en 
scène grecque antique, où seuls des hommes pouvaient jouer – et à cette occasion se 
travestissaient – et où leur physique et individualité disparaissait derrière masques 
et cothurnes. 

Pauline Bayle, pour l’adaptation textuelle, est partie des traductions de Le-
conte de Lisle (1893) et de Victor Bérard (1924) qu’elle a ensuite reprises afin de 
réduire et résumer le texte, mais aussi de l’épurer afin de rendre le « langage du 
théâtre »5. Elle place la transmission de la matière textuelle poétique au pre-
mier plan de son intention, mais la poésie homérique résonne différemment 
sur le papier et sur scène : pour en rendre la justesse et la puissance, il 
est nécessaire à Pauline Bayle d’éliminer le gras du texte pour n’en 
conserver que le muscle, la chair substantielle. L’oralité théâtrale 

1	  Toussaint Floriane, « « Iliade » et « Odyssée » de Pauline Bayle au Théâtre Public de 
Montreuil – adapter Homère sans représenter l’épopée »,  La Parafe (blog), 09/2022
2	  Richeux Marie, « Pauline Bayle : «Je croyais fermement à la force de la langue de Ho-
mère sur un plateau de théâtre» », Par les temps qui courent (podcast), France culture, 01/2018
3	  Toussaint Floriane, op cit.
4	  Compagnie À Tire d’aile, Dossier artistique – Odyssée (document pdf), 09/2019
5	  Ibid..

une langue poétique et 

une oralité théâtrale

22



et la dramaturgie prennent le relai pour transmettre ce que 
les mots suggèrent, le « langage est constitué de mots mais aussi 
de sensations et d’images »6. Le texte épuré transfère une partie de 
la dimension sémantique à d’autres outils de mise en scène, comme 
l’utilisation de textures et substances frappants les sens.

On trouve dans ce travail de retour à l’oralité les théories brechtiennes, 
qui dans son théâtre épique brise le quatrième mur et l’illusion référentielle, 
brisé·e·s aussi dans les pièces de Pauline Bayle : fluctuation des rôles, déclama-
tion épique (pas de micro, monologues déclamés face public), changement bru-
taux de registres entre comique et tragique… Pauline Bayle rejette ainsi la tradi-
tion dramatique aristotélicienne, tradition qui n’est pas antique mais remodelée à 
l’époque classique, comme le démontre Florence Dupont dans Aristote ou le vampire 
du théâtre occidental. La metteuse en scène rejette d’ailleurs toute dimension psycho-
logisante dans le travail d’acteur·ice, cherchant plutôt à rendre la dimension trans-
cendante des récits antiques, mettant par exemple l’emphase à la fin d’Ulysse sur un 
retour à l’ordre et au cycle des générations.

6	  Ibid.
33



En mettant au 
premier plan la matière poétique puissante, 

Pauline Bayle laisse en retrait d’autres éléments scé-
nographiques, afin de conserver sa pureté et son intensité. 
La scénographie sobre et épurée valorise les paroles portées par 
les acteur.ice·s. Sur le plateau, on ne trouve pas de toile de fond, 
d’éléments de décors faisant référence directe au mythe : pas d’épées, 
de cheval de Troie, de bateaux, de costumes d’époque ; la scène n’est habi-
tée que de quelques chaises. Dans le dossier artistique de l’Odyssée, Pauline 
Bayle fait appel à un grand nom contemporain universitaire des lettres clas-
siques, Jacqueline de Romilly, pour justifier ses choix scénographiques :  « des 
moyens réduits sont employés de manière à rendre avec sa force la complexité et 
la portée émouvante de l’aventure humaine.».7 Le parti pris est donc celui de mon-
trer moins pour exprimer plus, et il est poussé à son extrême : « La seule perma-
nence conservée sera celle de l’espace et du temps : un espace vide, sorte de terrain 
de jeu qui se dessinera en fonction des tensions que les acteurs créeront et laisseront 
se défaire.  »8. L’absence d’objets habitant le plateau vise à un vide total ouvrant à 
tous les possibles. Cette position ne se légitime pas que vis-à-vis des études clas-
siques, mais aussi grâce à un grand nom du théâtre contemporain : Peter Brook. En 
effet, le célèbre metteur en scène défendait une scénographie pauvre et a théorisé 
« l’espace vide », qui permettrait par une épuration maximale de la scénographie 
une plus grande proximité avec le public. Le théâtre défendu par Peter Brook est in-
trinsèquement instable, en perpétuelle recherche de son propre sens. On perçoit 
clairement l’influence de cette mouvance théâtrale de la fin du XXème siècle dans 
les mises en scène de Pauline Bayle. 

La pauvreté de la scénographie permet une mise en scène fluide. On a déjà 
pu le percevoir dans l’attribution des rôles, ou 5 comédien·ne·s prennent 
en charge 15 personnages. La scène vide d’objets s’emplit d’images et 
d’évocations, chacune chassant la précédente : « Pour chacun des es-
paces que traverse Ulysse, on cherchera à en comprendre les prin-
cipes invisibles et de les restituer par un jeu de métaphores 

7	  Ibid.
8	  Ibid.

Une scénographie 

de la suggestion 

44



visuelles. »9. Si elles ne sont pas représentés matérielle-
ment, les aventures d’Ulysse sont figurées par d’autres ou-
tils dramaturgiques, et c’est le rôle du·de la spectateur·ice de les 
interpréter et de les visualiser intimement : « L’enjeu de l’adaptation 
n’est en effet pas de donner à voir, mais de susciter des visions. »10. Ain-
si, Pauline Bayle joue sur la versatilité de rares éléments scénographiques 
afin de créer des visions : « Des chaises, des sceaux, un magma de terre, des 
giclures de peinture et des envolées de paillettes forment la matière première 
d’une scénographie dépouillée caractéristique d’un geste essentialiste […]. »11. 
En effet, la metteuse en scène utilise des éléments moins figuratifs que sym-
boliques, jouant sur les matières, leurs textures et leurs couleurs, entre du sang 
rouge coagulé, gluant et des paillettes brillantes en guise d’armure, recouvrant les 
visages des personnages se préparant au combat. Ces procédés reposent sur l’imagi-
naire des spectateur·ice·s, interprétant la symbolique de ces substances de manière 
sensitive, sensible et intime. Paradoxalement, cela permet d’aller plus loin dans la 
représentation, en figurant l’invisible, en le rendant visible : « Plutôt que de copier 
l’aspect extérieur des aventures d’Ulysse, la mise en scène et la scénographie s’at-
tacheront à comprendre ce qu’elles représentent de l’intérieur pour le héros. »12. Le 
parti-pris scénographique sert une interprétation des mythes comme portant un 
propos non pas sur les aventures mais sur les hommes qui les vivent. Pauline Bayle 
s’éloigne ainsi des représentations épiques traditionnelles. Ce travail d’effacement 
façonne la matière textuelle afin de l’ouvrir et de permettre une interprétation 
personnelle : à la fin de l’Odyssée, Ulysse et Pénélope se reconnaissent, mais la 
mise en scène fait l’impasse de leurs heureuses retrouvailles, qui sont juste 
racontées. La mise en scène se relie ici avec le mode du conte, s’arrêtant au 
flou du « Iels vécurent heureux ». Les mots seuls rendent la grandeur du 
couple et de sa réunion. 

9	 Ibid.
10	  Toussaint Floriane, op. cit.
11	  Candoni Christophe, « Un Homère rouge sang et ardent », Sce-

neweb, 08/2022
12	 Compagnie À Tire d’aile, op. cit.

55



Une adaptation des récits 
homériques faite avec justesse aujourd’hui ne veut 

donc pas dire tentative de restitution de la théâtralité antique. 
Au contraire, les outils du théâtre contemporain sont le moyen de 
transmettre des récits très éloignés dans le temps. Le début de l’Iliade 
rompt avec les codes classiques du théâtre : la pièce ne démarre pas sur scène 
mais juste avant la représentation, dans les espaces d’accueil du théâtre, alors 
que le public patiente. Les comédien·ne·s surgissent au milieu des spectateur·ice·s, 
Agamemnon et Achille commencent une dispute, bientôt rejoint par Ulysse qui dé-
clame la célèbre accumulation des hommes et navires à disposition pour combattre 
les troyen·ne·s. Chaque patrie, chaque capitaine désigné est personnalisé en un·e 
membre du public désigné·e. Cette mise en scène introductive insère les textes ho-
mériques dans le quotidien, leur rend leur proximité. 

Le travail de Pauline Bayle consiste aussi à rendre accessible à tous·tes des textes 
fondateurs qui peuvent sembler redoutables et impossibles à lire. Cette volonté de 
vulgarisation se perçoit à plusieurs niveau : le temps du spectacle, 1H30 à peine, 
une pièce censée être accessible dès 12 ans, une feuille de salle qui résume les pé-
ripéties des deux épopées, ou encore les modalités de production. En effet, Odyssée 
est créée à l’Espace 1789, scène conventionnée de Saint-Ouen, avec le soutien du Dé-
partement de la Seine Saint-Denis, et fait partie du dispositif d’insertion de l’École 
du Nord. L’ancrage territorial dénote une volonté de transmettre les récits aux 
plus jeunes et aux populations résidant dans des zones peu favorisés. La 
scénographie met à disposition des éléments permettant de suivre les 
récits plus facilement : Sur le fond de scène de l’Iliade figurent deux 
grands panneaux listant les grec·que·s et troyen·ne·s, permettant 
de se restituer les oppositions en un simple coup d’œil. C’est 
un procédé souvent utilisé dans le théâtre ultracontempo-
rain pour rendre accessible des récits souvent complexes : « 

Une adaptation axée sur  

l’accessibilité et les résonnances 

aux crises humaines et politiques 

d’aujourd’hui 

66



Ce support didactique 
rappelle l’Henri VI de Tho-
mas Jolly, qui grâce à la projection 
d’un arbre généalogique s’efforçait de situer tous les personnages de la fresque histo-
rique de Shakespeare les uns par rapport aux autres. »13. Ainsi, tout est fait en théorie 
dans ces scénographies pour permettre à une personne totalement néophyte de com-
prendre les spectacles, aucune connaissance préalable requise.

Cependant, il serait incorrect pour décrire les pièces de Pauline Bayle d’utiliser le 
terme d’actualisation. Sa volonté n’est pas de transposer les écrits centenaires dans 
notre monde actuel. En cela, elle se relie à la pensée de Vitez : « Refusant toute actua-
lisation et toute reconstitution, au nom d’une activité traductrice qui garantit tout à 
la fois l’accessibilité et le respect du texte, Vitez place précisément au centre de cette 
première mise en scène le texte et sa profération. »14. On l’a vu, le modelage du texte 
homérique ne vise pas à le modifier, mais simplement à l’adapter à la scène et de le 
rendre accessible, compréhensible.

Si l’ancrage et l’origine antique sont respectés, on peut identifier un glisse-
ment dans le sens donné au texte : Pauline Bayle remet en question une lec-
ture monolithique de l’épopée : les héros·ïnes représenté·e·s ne sont pas 
seulement celleux montré·e·s comme tel·le·s, elle élargit la définition 
de l’héroïsme, la sienne incluant des personnages comme la nour-
rice Euryclée ou le porcher Eumée. De même, des personnages 
13	  Toussaint Floriane, op. cit.
14	  Voelke Pierre, « « Comment représenter l’antique » De l’Antigone de l’Odéon aux 
Electre d’Antoine Vitez », Etudes de lettres 1-2, p.251-274, 2010

77



féminins traditionnellement 
perçus comme menaçants sont interpré-

tés de manière beaucoup plus nuancée, Ca-
lypso et Circé sont vues moins comme des 
sorcières que des femmes amoureuses. Le 
sexisme, le racisme, l’âgisme qui n’étaient pas 
questionnés à l’époque de l’écriture sont éva-
cués afin d’ouvrir les sens du texte et de mettre 
en valeur des personnages diabolisés ou invisi-
bilisés dans des lectures classiques. De même, la 
mise en scène se fait miroir de la situation politique et 
sociétale de son temps, Pauline Bayle fait un théâtre po-
litique ancré dans la vie de la cité et y participant. Elle té-
moigne d’ailleurs sur France Culture que le moment d’écriture 
coïncide avec des lectures sur les traumatismes des survivants de 
la guerre du Vietnam15. Lire l’Iliade aujourd’hui ne peut se faire sans 
inclure l’imaginaire des grands conflits qui ont impacté toute l’humanité. 
De même, elle utilise la valorisation de l’hospitalité présente dans l’Odyssée pour 
questionner l’accueil des étranger·ère·s en Europe, objet de nombreuses polémiques 
médiatiques au moment de la création.  « En ces temps où la contestation et la révolte 
s’immiscent dans l’espace public tandis que les inégalités se creusent et que le repli 
sur soi-même menace, et si la voix d’Homère venait allumer la lueur d’une nouvelle 
perspective ? »16 s’interroge Pauline Bayle. Ce théâtre contemporain adaptant des 
textes du canon classique ne cherche pas uniquement à en rendre la beauté pre-
mière, mais aussi à montrer qu’ils font encore sens aujourd’hui, qu’ils peuvent 
encore être source d’enseignements pour nos sociétés. 

15	  Richeux Marie, op. cit.
16	  Compagnie À Tire d’aile, op. cit.

88



	 Voir en Ulysse un militaire rescapé de la 
guerre souffrant de PTSD (Trouble de stress post-trau-
matique) et en l’odyssée moins une suite d’aventures qu’un 
périple interne pour surpasser la guerre et retrouver une vie nor-
male et heureuse le rapproche de nos questionnements humains com-
muns. Le voyage de l’homme aux milles tours est moins perçue comme 
une fin en soi par Pauline Bayle que comme un moyen servant un propos 
philosophique et métaphysique. Les péripéties de l’Odyssée se muent en une 
métaphore de la résilience : « Alors Ulysse s’inquiète : et s’il avait traversé une 
guerre dont on ne revient pas ? Et si, malgré sa valeur, il n’avait pas de quoi payer 
le prix du retour ? »17. C’est ainsi que Pauline Bayle problématise la plus célèbre épo-
pée occidentale au début de son dossier artistique, qu’elle résume en ces termes : « Au 
fil des péripéties d’Ulysse se tisse le portrait d’un homme fait de creux et de contra-
dictions qui, soumis aux vents contraires du destin, est prêt à tout pour sauver sa vie et 
retrouver les siens. »18. Le terme de portrait nous montre bien que l’on se déplace d’une 
aventure épique à une observation des mouvements intimes, le voyage étant avant tout 
interne. Ce qui intéresse Pauline Bayle, c’est la caractérisation ontologique qui se des-
sine parmi les vers d’Homère, pour elle le poète produit un texte « questionnant la place 
de l’homme sur terre. »19. En gommant un aspect plus épique, sans considération pour 
les fluctuations, les nuances des pensées des héros, elle rend paradoxalement le mythe 
plus transcendant, plaçant sur scène dans toute leur intensité « Des êtres humains qui 
affrontent des choses plus grandes qu’eux. »20.

17	  Ibid.
18	  Ibid.
19	  Ibid.

20	  Richeux Marie, op cit.

Un regard philosophique 

et ontologique 

99



	 Dans son mode de création même réside une réflexion philosophique 
et ontologique. Le travail de résidence commence par des jeux d’improvisation 
entre acteur·ice·s à partir du texte originel sur une thématique. La thématique 
filée tout au long du processus de création de l’Odyssée fut celle du danger : 

« Pour ODYSSÉE, je souhaite fonder la démarche de travail autour du concept de 
danger et de ce qu›il représente, à la fois à l›échelle de la construction individuelle et 
à l›échelle d›une société. Quel rapport faut-il entretenir au danger afin de trouver sa 
place dans le monde ? Cette place doit-elle forcément se conquérir par la force ou bien 
d›autres moyens existent-ils ? Faut-il encourager la quête de danger ou au contraire 
défendre une culture qui le proscrit ? L›enjeu sera que les comédiens s›approprient 
ces questions et les éprouvent, aussi bien d›un point de vue théorique […] que d›un 
point de vue pratique […]. »21

On perçoit dans cette exposition de ses questionnements que la créatrice pose sur 
l’Odyssée une vision du théâtre comme moyen d’esquisser des réponses à des inter-
rogations universelles et intemporelles. Elle ne part pas avec des réponses qu’elle 
ferait dire artificiellement à la mise en scène, mais lui laisse le soin de les trou-
ver. Elle explore par une création évolutive selon les personnalités respectives 
des comédien·ne·s ses interrogations philosophiques, sans donner de réponse 
univoque, offrant juste des clés de réflexions ouvertes aux spectateur·ice·s.

21	 Compagnie À Tire d’aile, op cit.
1010



Ce qui intéresse Pauline Bayle dans L’Iliade 
et L’Odyssée, c’est ce qu’elles disent de nous. Si elle peut 
utiliser la langue poétique et parfois les formes dramatur-
giques modernes de l’épique, son point de vue sur la matière 
homérique est celui de l’intime. Quand-est-il des divinités, des ha-
bitant·e·s de l’Olympe intervenant régulièrement dans le cours de la 
vie des humain·e·s, tout particulièrement dans L’Iliade et L’Odyssée ? Dans 
Iliade, Pauline Bayle fait le choix de la farce, du comique. 

« les dieux ne parlent pas en vers épique comme les humains, mais, par un 
renversement burlesque, ont un langage quotidien, similaire au nôtre. Ce 
faisant, la metteuse en scène également à l’origine de l’adaptation accentue le 
caractère bouffon et profondément humain de ces dieux, esclaves de leur désir 
et de leur jalousie.»22

Le rabaissement des divinités à un prosaïsme humoristique révèle toute leur hu-
manité en supprimant la distance entre elleux et nous. Drôle, jaloux·se·s, bou-
deur·euse·s, ridicules, iels sont comme nous, humain·e·s du XXIème siècle. 

	 Dans son travail d’acteur·ice, la metteuse en scène exige un engagement hu-
main intense de la part de ses comédien·ne·s, qui en improvisant sans texte sur les 
thèmes homériques, infusent dans le spectacle une dimension vivante et instinctive. 
Pour Iliade, Pauline Bayle a notamment fait travailler sa troupe sur la question de la 
force, et pour Odyssée, sur l’amour.23 Sa recherche porte sur la charge intime de ces 
concepts, et se construit en opposition avec tout un mouvement d’adaptation de la 
matière antique, les Péplums. Les pièces, dans les thèmes mis en valeur, la scéno-
graphie ne cherchant pas le spectaculaire, touchent les spectateur·ice·s dans leur 
intimité. Ce travail de création permet de « créer un espace de recherche pour 
que ce qui est au plateau soit né de nous et pas d’un fantasme du folklore et 
d’idée préconçues plaquées. »24. C’est une manière de retourner à l’essence 
même de ces récits, sans imposer une représentation classique de l’anti-
quité. 

	 Pauline Bayle peint des facettes de l’humanité, et pour ce 
faire resserre la matière textuelle de L’Iliade sur le personnage 

22	  Toussaint Floriane, op cit.
23	  Marie Richeux, op. cit.
24	  Ibid.

Un portrait intime de l’humnaité

1111



d’Achille. Ulysse est bien sûr au cœur de 
Odyssée, et si les deux pièces partagent une iden-
tité commune, elle se font aussi miroir et s’opposent. 
Pauline Bayle utilise le terme de dytique.25 Après avoir vécu 
la guerre, comment en revenir ? L’Ulysse de Pauline Bayle est 
profondément humain en ce qu’elle expose ses failles, ses peurs, 
ses désirs : « L’Odyssée choisit de montrer un homme ambivalent et 
fragile dont l’objectif n’est pas de mourir en héros mais simplement de 
rester en vie et de retrouver les siens. »26. Elle va jusqu’à utiliser le terme 
d’anti-héros, souhaitant montrer dans ce second volet du dytique tout ce qui 
n’est pas glorieux, héroïque en son personnage – et qui le rend aimable et au-
quel on peut s’identifier.

	 Car Ulysse est Personne, et tout le monde. Porté par un chœur d’acteur·ice·s, 
son identité multiple est représentée. Sa polymorphie s’expose, passant d’un 
masque à l’autre à chaque nouvelle aventure. Ulysse cherche sa maison mais aussi 
son identité, « Ce n’est qu’à la fin, quand Pénélope le reconnaîtra […] qu’il finira par y 
parvenir. Dans la mise en scène de Pauline Bayle, ce passage est marqué par la fin de 
la choralité. Arrivé à Ithaque, il passe progressivement de cinq corps à un seul. »27. La 
metteuse en scène met en scène un parcours initiatique, une recherche ontologique 
et métaphysique.

L’Iliade et l’Odyssée de Pauline Bayle sont deux pièces s’inscrivant pleinement 
dans les mouvances théâtrales et dramaturgiques de leur temps, suivant les 
préceptes de Brecht ou Brook et s’affiliant à des jeunes metteur·euse·s en 
scène actuellement sous le feu des projecteurs, comme Thomas Jolly ou 
David Bobée  : une scénographie épurée, sans tentative de reconstitu-
tion historique, constituée d’objets modernes et symboliques, une em-
phase sur le texte et la dramaturgie verbale. C’est en utilisant ces 
outils que Pauline Bayle peut monter les textes d’Homère en les 
rendant entendables, compréhensible et proches de nous, tout 
en faisant ressortir les grandes notions philosophiques, 
universelles et intemporelles qui résident dans les ré-
cits homériques. 

25	 Compagnie À Tire d’aile, op cit.
26	  Compagnie À Tire d’aile, op cit.
27	  Gallet Bastien, « Faire théâtre – à propos d’Iliade & Odyssée 
de Pauline Bayle », AOC, 09/2022 1212



Bibliographie

•	 À Tire d’aile (Compagnie), Dossier artistique – Odyssée 
(document pdf), 09/2019

•	 À Tire d’aile (Compagnie), site web de la compagnie, consulté 
en 05/2023

•	 Brecht Berthold, Ecrits sur le théâtre, Bibliothèque de la Pléiade, 2000.

•	 Candoni Christophe, «  Un Homère rouge sang et ardent  », Sceneweb, 
08/2022

•	 Dupont Florence, Aristote ou le vampire du théâtre occidental, Aubier, 2007

•	 Gallet Bastien, « Faire théâtre – à propos d’Iliade & Odyssée de Pauline Bayle », 
AOC, 09/2022

•	 Richeux Marie, « Pauline Bayle : «Je croyais fermement à la force de la langue de 
Homère sur un plateau de théâtre» », Par les temps qui courent (podcast), France 
culture, 01/2018

•	 Santi Agnès, « Pauline Bayle crée Odyssée avec une impressionnante maîtrise ! », 
La Terrasse n°303, 09/2022

•	 Thibaudat Jean-Pierre, « Pauline Bayle : Homère, ô père, ô oui », Le Club de Media-
part, 01/2018

•	 Toussaint Floriane, « « Iliade » et « Odyssée » de Pauline Bayle au Théâtre Pu-
blic de Montreuil – adapter Homère sans représenter l’épopée »,  La Parafe 
(blog), 09/2022

•	 Vitez Antoine, Le Théâtre des idées, Gallimard, 2015

•	 Voelke Pierre, « « Comment représenter l’antique » De l’Antigone de 
l’Odéon aux Electre d’Antoine Vitez », Etudes de lettres 1-2, p.251-
274, 2010

	 © photos : Blandine Soulage, Pauline Le Goff

1313

http://compagnie-atiredaile.com/wp-content/uploads/2020/04/ODYSSEE_DOSSIER-ARTISTIQUE.pdf
http://compagnie-atiredaile.com/
https://sceneweb.fr/iliade-odyssee-diptyque-homere-de-pauline-bayle/
https://aoc.media/critique/2022/09/25/faire-theatre-a-propos-diliade-odyssee-de-pauline-bayle/
https://www.radiofrance.fr/franceculture/podcasts/par-les-temps-qui-courent/pauline-bayle-je-croyais-fermement-a-la-force-de-la-langue-de-homere-sur-un-plateau-de-theatre-2270881
https://www.radiofrance.fr/franceculture/podcasts/par-les-temps-qui-courent/pauline-bayle-je-croyais-fermement-a-la-force-de-la-langue-de-homere-sur-un-plateau-de-theatre-2270881
https://blogs.mediapart.fr/jean-pierre-thibaudat/blog/090118/pauline-bayle-homere-o-pere-o-oui
https://www.laparafe.fr/2022/09/iliade-et-odyssee-de-pauline-bayle-au-theatre-public-de-montreuil-adapter-homere-sans-representer-lepopee/
https://www.laparafe.fr/2022/09/iliade-et-odyssee-de-pauline-bayle-au-theatre-public-de-montreuil-adapter-homere-sans-representer-lepopee/
https://journals.openedition.org/edl/404
https://journals.openedition.org/edl/404

